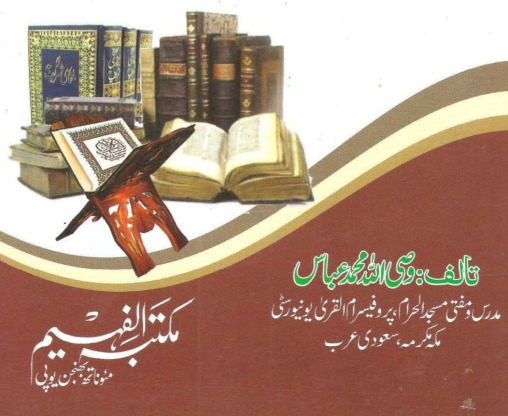


# www.KitaboSunnat.com



#### بسنرالتهالرجالج

### معزز قارئين توجه فرماني !

كتاب وسنت داكم پردستياب تنام اليكرانك كتب ....

- مام قاری کے مطالع کے لیے ہیں۔
- (Upload) مجلس التحقيق الاسلامي ك علمائ كرام كى با قاعده تصديق واجازت ك بعدآب لود (Upload)

ک جاتی ہیں۔

دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کا پی اورالیکٹر انک ذرائع سے محض مندر جات نشرواشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

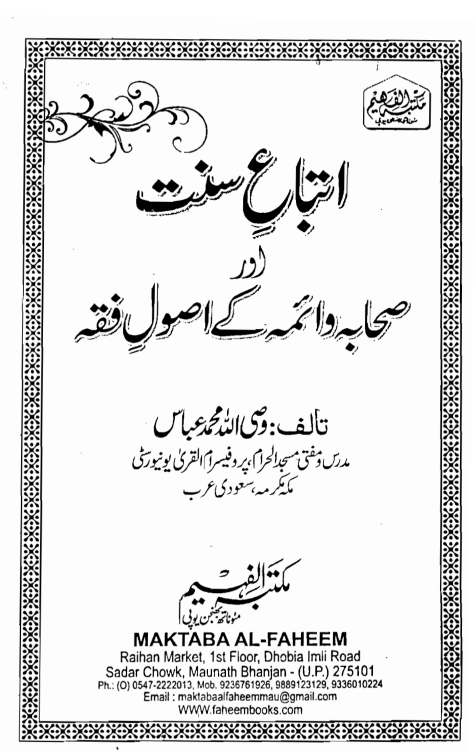
#### ☆ تنبيه ☆

- 🛑 کسی بھی کتاب کو تجارتی یادی نفع کے حصول کی خاطر استعال کرنے کی ممانعت ہے۔
- ان کتب کو تجارتی یادیگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کر نااخلاقی، قانونی وشرعی جرم ہے۔

﴿اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقه ناشرین سے خرید کر تبلیغ دین کی کاوشوں میں بھر پورشر کت اختیار کریں ﴾

🛑 نشرواشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعال سے متعلقہ کسی بھی قشم کی معلومات کے لیے راابطہ فرمائیں۔

kitabosunnat@gmail.com www.KitaboSunnat.com



## جمله حقوق محفوظ هير

نام كتاب : انتباعِ سنت لار رصحابه وائمَه كے اصولِ فقه ً

تاليف : وصى الله محم عباس

طابع وناشر : مكتسبية بيم مؤناته بين يوبي

سال اشاعت : ستبر كلك يُهُ

تعداداشاعت : ایک ہزارایک سو

صفحات : 184





#### MAKTABA AL-FAHEEM

Raihan Market, 1st Floor, Dhobia Imli Road Sadar Chowk, Maunath Bhanjan - (U.P.) 275101 Ph.: (0) 0547-2222013, Mob. 9236761926, 9889123129, 9336010224 Email: makkabaalfaheemmau/gmail.com

WWW.faheembooks.com





# ا تباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقہ 🔰 5 🏂 🌊 🌊

## آئینہ مضامین جوہیں

| € مقدمه                                                              |
|----------------------------------------------------------------------|
|                                                                      |
| • باباق ل: ساتباع کے بیان میں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔    |
| • فصل 1:اتباع کی تعریف 19                                            |
| ع الغوى <i>تعر</i> ايف 19                                            |
| ب اصطلاحی تعریف ۔۔۔۔۔۔                                               |
| • فصل 2:انسان کی غرض تخلیق                                           |
| • فصل 3: ﴿ انبيا، ورسَل عَيْلِيم كَي بعثت 22                         |
| • فصل 4 : تمام امتوں پر رسولوں کے حق میں کیا واجب تھا ۔۔۔۔۔۔۔۔ 29    |
| • فصل 5 نبی کریم طاقیا ہے مہلے نبیوں کے درمیان کا وقفہ 33            |
| • فصل 6: بعثت نبوی کے وقت پوری دنیا کی حالت 35                       |
| • فصل 7:عابر كرام نے كس طرح نبى كريم مَنْ الْفِيْزَ ہے دين سيكھا؟ 50 |
| • فصل 8:الله اور رسول من يقيم كى طرف سے اتباع كا تحكم 54             |
| • نصل 9:اختلاف کے وقت صحابہ کرام ڈٹائٹہ کا طریقہ ممل ۔۔۔۔۔۔ 77       |
| • فصل 10: خیرالقرون کے بعد حالات کی تبدیلی 90                        |
| 🕥 امام ابوحنیفه برالله کے اقوال۔۔۔۔۔۔۔۔91                            |
| 📦 امام ما لک برالله کے اقوال ۔۔۔۔۔۔۔۔۔ 92                            |

| 6                              | اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه                      |
|--------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| 93                             | 📭 امام شافعی رشکتنے کے اقوال                                |
| 95                             | 🖸 امام احمد بن حنبل رشک کے اقوال                            |
| 97                             | 💿 مقلدین نداهب کا تناقض -۱                                  |
| 102                            | 💿 امام احمد بن حنبل رشك كى اتباع كے متعلق                   |
| 106                            | 💿 ائمهاسلام کی فقه                                          |
|                                | • دوسرا باب: تفقه اور فقه سلف کے بیان میر                   |
| 110                            | • فصل 1: دین کے سکھنے کا وجوب ۔۔۔۔۔۔۔                       |
| 119                            | • نصل 2: الفقه في الدين                                     |
| 123                            | • نصل 2: الفقه فى الدين                                     |
| 128                            | <ul> <li>فصل 4 صحابه کرام جمائی کے اصول فقہ</li> </ul>      |
| 130                            | <ul> <li>فصل 5: ائمه کرام نظیم کے اصول فقہ</li> </ul>       |
| 150                            | <ul> <li>فصل 6: طلب نتوى اور فتوى</li></ul>                 |
| 153                            | • فصل 7: طالب فتوىٰ كا فرضُ                                 |
| ب ۾                            | 🗨 فصل 🛭 مفتی پر دلیل راجح سے فتو کی دینا واجہ               |
| 168                            | • فصل 9: مفتى كي ليه اختلاف العلماء كاجاز                   |
| 170                            | <ul> <li>فصل 10: اختلاف علاء میں مفتی کا موقف۔۔</li> </ul>  |
| لیل کا ذکر کرنا ہے ۔۔۔۔۔۔۔ 175 | <ul> <li>فصل 11: مفتی کے آ داب میں سے مسئلہ کی د</li> </ul> |
| 176                            |                                                             |
| <b>&gt;</b>                    | 3.62 V                                                      |

#### اتباع سنت اور صحابه و المه کے اصول فقه



إِنَّ الْحَمْدَ لِلَهُ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ ، وَنَسْتَغْفِرُهُ ، وَنَعُوْذُ بِاللّٰهِ مِنْ شُرُور انْفُسِنَا ، وَمِنْ سَنَاتِ أَعْمَالِنَا ، مَنْ يَهْدِهِ بِاللّٰهِ مِنْ شُرُور انْفُسِنَا ، وَمِنْ سَنَاتِ أَعْمَالِنَا ، مَنْ يَهْدِهِ اللّٰهُ فلا مُضِلّ له ، وَمنْ يُضْلِلْ فَلَا هَادِيَ له ، وَ اشْهَدُ أَنْ للّهُ فلا مُضَلّ له ، وَمنْ يُضْلِلْ فَلَا هَادِيَ له ، وَ اشْهَدُ أَنْ للله إلّا اللّٰهُ و حُدَهُ لا شَرِيْكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ .

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ امَنُوا اتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقْتِهِ وَ لَا تَمُونُنَّ اِلَّا وَ اللهَ مَوْنُنَّ اِلَّا وَ اللهَ مَنْهِ اللهُ وَلَا تَمُونُنَّ اِلَّا وَ اللهُ عَلَى اللهُ وَنَ

﴿ يَا يُهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّن تَّفُسٍ وَّاحِدَةٍ وَيَا يَّكُمُ الَّذِي خَلَقَ كُمْ مِّن تَفُسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَ بَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيْرًا وَ نِسَاّءً وَ وَ خَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَ بَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيْرًا وَ نِسَاّءً وَ وَ اللّهُ عَلَيْكُمْ التَّقُوا اللهَ الّذِي تَسَاّءً لُونَ بِهِ وَ الْأَرْ حَامَ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ وَتَعْبًا فَي اللّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ وَقَيْبًا فَي اللّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ وَقَيْبًا فَي اللّهُ الل

﴿ لَأَنْهُمَا الَّذِيْنَ امْنُهِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ قُولُوا قَوْلًا سَدِيْنًا ۞ يُصْلِحُ لَكُمْ أَوْمَنُ يُطِعِ اللهُ وَرَسُولَهُ لَكُمْ أَوْمَنُ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَدُ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ ٥٠٠ فَقَدُ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ ٥٠٠

(e) o \_\_\_\_\_\_ o (eo) \_\_\_\_\_

71-7α الاحزاب 71-7α.

آل عمران: 102 ... 

 النساء: 1

### 

أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيْثِ كِتَابُ اللهِ وَخَيْرَ الْهَدْي هَدْيُ مُحَمّدٍ (هَا بَعْدُ فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ وَكُلَّ بِدُعةٍ ضَلَا لَةٌ وَلَكُلَّ بِدُعةٍ ضَلَا لَةٌ وَأَلْطَ اللهَ فَعَدَثَةً فِي النّار، وَبَعْدُ!

### سبب تاليف

① : گزشته سال رجب و شعبان میں میں انٹریا میں تھااس درمیان حیدرآ باد کے مضافات میں پچھ متعصب افراد نے ایک اہل حدیث مجد کو مسار کردیا، کیونکہ ان کے کسی عالم نے بیہ فتوی دے دیا تھا کہ ان کی معجد منافقین کی معجد ضرار کی طرح ہے بلکہ یہود و نصار کی کے گرجاؤں کی طرح ہے۔

مبحد گرادی گئی،اس کا فوٹو بروقت اخباروں میں آیا تھا جے میں نے خود دیکھا۔ افسوس کی انتہاء نہ رہی کہامت محمدیہ کس طرح ہلاک ہورہی ہے۔

ای مناسبت سے بعض بھائیوں نے مجھ سے کہا کہ بیسب مذہبی تعصب کی بنا پر ہوا ہے۔ اس موضوع پر کچھ ضرور کھیں!

2: اکثر مسلمان ملکوں میں عمل بالکتاب والسنة اور اس کی دعوت کے خلاف غلط پروپیگنڈے کئے جاتے ہیں ،عوام کو متنفر کرنے کے لیے انہیں علاء حضرات تک بے دلمین ،غیر مقلد ،لا غد ہب وغیرہ جیسے القاب سے یاد کرتے ہیں۔

میرا تجربہ ہے کہ دین طابہ کی بانبت عصری علوم کے طلبہ اور اسکالر دین خالص کو سیمھنے کی زیادہ کوشش کرتے ہیں۔ اے قبول بھی کرتے ہیں ان سے جب ذکر کیا جاتا ہے کہ صیح عقیدہ وہمل خالص دین وہی ہے جو کتاب وسنت سے لیا جائے اور جو نبی کریم مُلَّاتِیْم کی مبارک زندگی میں کمل ہو چکا ہے۔

3: حرم پاک کے دروس اور دوسرے لیکچرز کے موقع پر جب بہت سے لوگ بحماللہ کتاب وسنت کی بات اور انہی پر جنی اپنے سوالات کے جوابات سنتے ہیں تو سوال کر بیٹھتے ہیں

## اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول کلقه 9 است

کہ آپ کس مذہب کو فالو کرنے ہیں؟ ان سب بھائیوں کو میرا ایک ہی جواب ہوتا ہے کہ ہمارا ندہب کتاب وسنت ہمارا اندہب کتاب وسنت ہمارا اندہب کتاب وسنت کے موافق ہوای کو لیتا ہوں ،کسی ایک کی طرف اپنی نسبت اپنے بیارے رسول محمد مناتیکا کی طرف کرتا ہوں۔ یااپنے کوسلفی اور اثری کہتا ہوں۔

جس کا معنی ہے ہے کہ اللہ کی کتاب اور اللہ کے رسول مُؤالِیَّا اور صحابہ کرام رُفالَیُم کے طریقے کو تلاش کرنے والا۔ کیونکہ ہر پہلو ہے اصل دین وہی ہے جوعقیدہ وعمل کے لحاظ سے عہد نبوی ہی میں مکمل ہو چکا ہے تو سنتے ہی بہت سے ایسا کہہ جاتے ہیں کہ وہ محض مسلمان کیسے ہوگا جو کسی امام کا مقلد نہ ہو۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ ہمارے علماء کرام عوام کو یہی سمجھاتے ہیں اور ان کا فتو کی یہی ہوتا ہے کہ چاروں مذہب (حنفی ،مالکی ،شاقعی اور حنبلی) میں سے کسی نہ کسی کی تقلید واجب ہے۔اس لیے عوام اپنے علماء کے تابع ہوکر اس کے معتقد ہیں۔

شرا ایمان وعقیدہ ہے کہ مختلف مذاہب کی تقلید ہی کی وجہ سے مسلمانوں میں سخت
 اختلاف ہے اور اختلاف سے اللہ رب العزت نے منع فرمایا ہے۔

ا تفاق و اتجاد کی نعت ہی ہے صحابہ کرام ﷺ بھائی بھائی ہوئے تھے۔ اس اختلاف نماہب ہی کی بنا پرایک مسلمان دوسرے مسلمان کی جان وآ بروکو حلال سمجھ لیتا ہے۔

تاریخ میں ان واقعات کو پڑھ کر ایک مسلمان کو درس لینا جاہئے کہ جو چیز اللہ کے حکم کے خلاف کرنے کا سبب بنتی ہے وہ بھی شرعی چیز نہیں ہوسکتی۔ چہ جائے کہ وہ چیز شریعت میں واجب ہو۔

(3) ندہبی تعصب کی بنا پر صریح صحیح ثابت شدہ سنتوں کو بھی بے عمل کردیا جاتا ہے۔ بہت پہلے کسی عالم کی اردو کیسٹ سی تھی جس میں وہ سلفی لوگوں کو کہتا ہے کہ بیلوگ سلفی (سین کے پیش کے ساتھ ) ہیں منجملہ اور گالیوں کے بیابھی اس شخص نے کہا کہ اگر کسی کو اہلحدیث

#### اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه 10 🎾 🖳

لوگوں کی عورتوں کے حسن کا مظاہرہ کرنا ہوتو ان کی معجدوں کے پاس جاکراس کا نظارہ کرلے کے کوئیکہ ان کی عورتیں معجدوں میں صلاق پڑھنے کو آتی ہیں خصوصاً جمعہ کے دن، اس حفی عالم نے درحقیقت حدیث رسول مٹائیڈام کا نداق اڑا کرید باتیں کہی ہیں۔

صحیح حدیث میں پیارے رسول مُلَیّنظ کا فرمان ہے۔

«لَا تَمْنَعُوْا إِماءَ اللَّهِ مَسَاجِدَ اللَّهِ .» (اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

"كەاللەكى بندىول كواللەكى مىجدول مىں جانے سے نەروكو!"

میں حرم پاک میں اردو میں درس دے رہا تھا، کسی نے سوال کیا کہ عورتوں کا مسجدوں میں نماز پڑھنا جائز ہے یا نہیں؟ میں نے اپنی عادت کے مطابق اسے جواب دیا کہ نبی اکرم مُلَّالِیْمُ فَا اِنْ فَر مایا ہے۔
نے جائز فر مایا ہے۔

آپ سَلَقَیْم کے عہد مبارک میں صحابیات معجدوں میں جاتیں اور فرض صلاۃ اور کسوف وغیر ہ پڑھتی تھیں، نیز آپ نے انہیں مساجد میں جانے کی اجازت دی۔ اور امت کو مخاطب کرکے فرمایا: کہ انہیں معجدوں میں جانے سے ندروکو!

آپ کے بعد عبد اللہ بن عمر وہ انتہانے یہ حدیث اپنے بیٹوں کے سامنے بڑھی ،کی بیٹے نے کہا کہ ہم تو انہیں نہ جانے دیں گئے۔

عبدالله بن عمر والتنوان كى بيد بات من كر شخت ناراض ہوئے اور أنہيں برا بھلا كہا اور كہا كہ ميں تمہارے سامنے حدیث رسول بيان كرر ماہوں اور تم اس پر عمل نه كرنے كا اعلان كرر ہے ہو! (2) اذ ان عشاء كے بعد بنگلور شہر كے ايك بزرگ ميرے پاس آئ ، انہوں نے بيان كيا كه ميں نے بنگلور ميں ايك بہت برى معجد بنائى جس ميں عورتوں كى معجد الگ رات ، الگ باتھ رومز وغيرہ كے ساتھ بنائى ۔

٠ صحيح مسلم، حديث نمبر: 990.

صحیح مسلم، حدیث نمبر: 990.

اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه ۔ ا

رمضان المبارک میں مسجد کا افتتاح ہوا لوگوں نے بڑی خوشی کا ظہار کیا ،عورتو ل اور مردوں نے رمضان میں صلاۃ پڑھیں خصوصاً تراوی کی صلاتیں عورتوں کی بڑی تعداد نے مسجد میں ادا کی۔

لیکن بعد از رمضان علاء نے اکٹھا ہو کرعورتوں کی متجد کو بند کرادیا۔ انہوں نے کہا کہ ہمارے مذہب میںعورتوں کی صلاۃ متجد میں جائز نہیں۔

بہت پہلے ایک دن عصر کے بعد میں نے طواف کیا ساتھ میں ایک پاکتانی بھائی بھی مل اور کھے۔ طواف کے بعد میں مقام ابراہیم پر طواف کی دور کعتوں کی ادائیگی کے لیے آگے بڑھا تو پاکتانی بھائی نے ہاتھ پکڑ کر کہا کہ عصر کے بعد کوئی صلاۃ پڑھنی جائز نہیں ہے مکروہ وقت ہے۔
میں نے کہا: کہ نبی اکرم مُلگیز کا فرمان ہے کہ 'اے عبد مناف کی اولا و! تم اس گھر کے طواف کرنے اور اس مجد میں صلاۃ پڑھے ہے رات ودن کی کی گھڑی میں کسی کو ندروکو' اس شخص کوتسلی نہ ہوئی ،اور اس لفظ میں مجھ ہے ہو چھا: کہ کیا یہ صنیفہ حدیث ہے؟ میں نے کہا کہ حدیث تو بیارے رسول مُلگیز کی ہوتی ہے۔ اس نے کہا کہ ابوضیفہ بڑائے نے اس حدیث کولیا ہو۔ کیونکہ خود ہمارے اماموں نے ہمیں مل گئی تو اس کو چھوڑ نا جائز نہیں کی امام نے نہ بھی لی ہو۔ کیونکہ خود ہمارے اماموں نے ہمیں تاکید فرمائی ہے کہ چے حدیث رسول مُلگیز مل جائے تو میر نے قبل کو جھوڑ کر حدیث رسول مُلگیز کم کے لیے۔ اور یہ حدیث حرم بیاک کی خصوصیت کی دلیل میں بیا ہے لیکن دوسر نے اماموں نے لیا ہے۔ اور یہ حدیث حرم بیاک کی خصوصیت کی دلیل کونییں لیا ہے لیکن دوسر نے اماموں نے لیا ہے۔ اور یہ حدیث حرم بیاک کی خصوصیت کی دلیل کے سے۔ اس لیے میں بیا ہی خصوصیت کی دلیل کے۔ اس لیے میں بین جور ہا ، وں ۔ لیکن وہ شخص راضی نہ ہوا ، بلکہ منہ بنا کر چانا بنا۔

یہ بات بھی کہہ و بنا چاہتا ہوں کہ مکہ مکر مہ اور ہندو پاک کے متعصبین ای بنا پر جھے سخت وست کہتے اور تہمت دیتے ہیں کہ میں امام ابو حذیفہ بڑائنہ کا دشن ہوں ،اس تہمت کا حساب اللّٰہ رب العزت ہی لیں گے۔

میں الحمد لله تمام ائم كرام بيت كامتع بوار - ان كے علوم سے استفادہ كرتا ہول ، كونكه وہ

### اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه

سب ائمہ اہل حدیث میں سے ہیں۔لوگوں کو تا کید بھی کرتا ہوں کہ ائمہ کی محبت ،ان کے لیے دعا کرنا،ان کے فقہ سے استفادہ واجب ہے۔لیکن حدیث رسول مُثَاثِیْم کو جیموڑ کر کسی ایک کی تقلید جائز نہیں! یہ بات تعصب برستوں کو اچھی نہیں گئی۔

منجملہ اسباب تالیف کے بیبھی ہے کہ ایک بار مکہ مکرمہ میں ایک عربی مختر م شخصیت کے پاس کچھ ہندوستانی اہل حدیث علماء کے ساتھ حاضر ہوا، بیٹھتے ہی علماء کرام کو ان بزرگ نے تھیجت کرنا شروع کردی کہ میرے بھائیو! آپ لوگ ہندوستان کے عام لوگوں متے جدانہ رہو۔ «لا تفار قوا لجماعة.»

مزید کہا: بعض سنتوں برعمل کے لیے تشدد نہ برتو۔

ان کی باتیس من کر بیچارے ہمارے علماء بڑے ادب سے اتباع سنت کا حوالہ دے رہے ہیں اور کہدر ہے ہیں کہ ہم کسی پر تختی نہیں کرتے۔ ہماری معجدوں اور ہمارے جامعات کے دروازے ہرکسی کے لیے کھلے ہیں۔ لیکن بزرگ ہیں کہ طامت کے انداز میں ابنی بات دہرائے ہی جارہ ہیں ، مجھ سے ندر ہا گیا۔ تو باادب گزارش کی کہ اللہ اور اس کے رسول سائیٹی کا حکم ہے کہ دین خالص کی دعوت دواورای پر عمل کرو۔ اور نبی اکرم سائیٹی نے دعا فر مائی ہے اس خص کے لیے جو سانت رسول سائیٹی کو دوسروں تک پہنچا تا ہے۔

اگر ہر محض مصلحت پرسی میں چپ رہ کر سنت رسول مُٹاٹیز کم کی دعوت نہ دے اور نہ ہمی اس پر عمل کرے تو سنت ہمیشہ کے لیے بھلا دی جائے گی ،لوگ حق و باطل کی تمییز نہ کرسکیس گے ، پھریہی علاء اللہ کے ہاں مجرم گردانے جائیں گے۔

لیکن ان بزرگ نے میرن بات کو ان ٹی کر دیا اور اکثریت میں ضم ہوجانے اور اپنے زعم

### اتباع سات اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 📗 13 📗 🎎

میں سنت برعمل کر کے فتنہ نہ پھیلانے کی نصیحت میں روال رہے۔

تعجب اور اف وس کی حد ندر ہی کہ عجیب بات ہے! کہ ایک شخص موحد حکومت میں پلا پڑھا ، جس حکومت نے سنت کا احیاء کیا ، بدعات کو مٹایا اور بفضل اللہ خلافت راشدہ کی یاد تازہ کردی ،اس میں تربیت پانے والا ایک شخص الی باتیں کررہا ہے۔ پھر تعجب اور افسوس جاتا رہا جب یہ معلوم ہوا کہ یہ بزرگ ہندوستانی بعض نئی جماعتوں سے متعلق ہیں اور اس کے داعی اورمؤید بھی ہیں۔

نیز میربھی کہہ دوں کہ اس فتم کے افکار ہی نے امت کو پارہ پارہ کیا ہے۔ اور اس فتم کے افکار کے حاملین کو جب بھی طاقت ملی تاریخ اسلام گواہ ہے کہ انہوں نے اپنے مخالف ند ہب کے مسلمانوں کوستانے میں کوئی دقیقہ نہ اٹھار کھا۔

امام احمد بن صنبل بنت کو کیا کچھ نہ ستایا گیا، تاریخ صادق میں اس واقعہ کو پڑھ کر رونگھ سے کھڑ ہے ، و جانے میں ، کہ بوری حکومت ایک طرف مفسدین کی جماعت کو حکومت اور طاقت کی بیٹت بناہی ملی۔ اور جی بھر کرامام احمد بن صنبل اور ان کے ساتھ سنت پر عمل کر نیوالوں کو ستایا گیا۔ یہاں تک کہ بچھای عذاب کے بینچ اللہ کو بیارے ہو گئے۔

امام بھی بن مخلد (200-273ھ) کوبھی سنت پڑمل اور اس کی دعوت پر فقہاء مالکیہ نے ان کا جینامشکل کردیا تھا۔

علامہ ذہبی بنت نے ان کی توصیف اس طرح کی ہے: کہ امام ، مجتهد ، صالح ، ربانی ، سیج ، مخلص ، علم وعمل میں بڑی حیثیت کے عالم تھے جن کا کوئی مثیل و ہمسر نہ تھا۔ "یُفُتِیْ بِالْأَثَرِ وَلَا یُقَلِّدُ أَحَدًا» ''سنت کی روثنی میں بغیر کسی کی تقلید کے فتویٰ دیتے تھے۔' '<sup>(1)</sup>

شيرأعلائ النبلاء: 286/13.

اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 📗 14 📗

کہ انہوں نے غیر معروف حدیثوں اور اختلاف علماء کی کتابوں کو اندلس میں داخل کردیا ہے۔ حاکم وقت کو بھی ان کے خلاف برا بھیختہ کیا۔ پھر اللہ رب العزت نے ان کو تمام لو ًوں پر غلبہ دیا اور لوگوں کے شر سے بچالیا۔ اس کے بعد انہوں نے اپنی حدیثیں لوگوں میں بھیلا کمیں اس تاریخ سے اندلس میں حدیث شریف کا شیوع و ذیوع ہوا۔ ①

علامہ ابن حزم ظاہری بڑاتنے نے ذکر کیا ہے کہ : حاکم اندلس محمد بن عبدالرحمٰن اُموی خلیفہ مالم آ دمی تھا ، جب بھی بن مخلد اندلس میں مصنف ابن الی شیبۃ کے کر داخل ہوئے اور اس کا درس شروع کیا تو اہل الرای کی ایک جماعت نے مذھب کے خلاف چیزوں پر انکار اور نارائسگی ظاہر کی ، عام لوگوں کو امام بھی کے خلاف بھڑکا دیا اور مصنف ابن ابی شیبۃ کو پڑھنے نارائسگی ظاہر کی ، عام لوگوں کو امام بھی کے خلاف بھڑکا دیا اور مصنف ابن ابی شیبۃ کو پڑھنے سے روک دیا۔ حاکم اندلس نے سب کو اپنی مجلس میں جمع کر کے مصنف کے ایک ایک جزء پر نظر ڈالی۔ پھرا پی لائبر بری کے خازن سے کہا: کہ ہمارے مکتبے میں اس کتاب کا بونا ضرور کے ۔ اس کا ایک نیخہ کرا کے اس میں رکھدو۔

پھر بقی بن مُلد بنگ ہے کہا کہ اپنے علم کو پھیلا ؤاور جواحادیث تمہارے پاس ہیں ان کی روایت کرو۔اورلو کول کوانہیں ستانے اور چھیٹرنے ہے منع کردیا۔ ②

تعصب مذہبی کی ایک مثال قدیم زمانے کی ایک یہ بھی ہے۔ علامہ ذہبی ہے۔ ہو اسب نے اصبی بین طلیل کے ذکر میں لکھا ہے۔ کہ وہ شروط کے علم میں تو بہت ماہر تھالیکن - نت کے علم ہے ہے بہرہ تھا ، دوایت گھر بہرہ تھا ، دوایت گھر دائی ہے۔ یہ بالکذب تھا ، عدم رفع الیدین کے بارے میں اس نے روایت گھر دائی ہے۔ یہ بیان کیا جارہا ہے۔ قاسم بن اصبی (مالکی) نے بیان کیا ہے کہ اصبی ہی نے بچھے بھی بن مخلد ہے حدیث سننے ہے منع کیا تھا۔ اور میں نے اسے یہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ میں پند کرتا ہوں کہ میرے تابوت میں خزیر ہولیکن مصنف ابن اُبی شیبہ نہ ہو۔ پھر قاسم نے اس

تاريخ علماء الاندلس:93,92/1.

 <sup>(3)</sup> سيد أعلام النبلاء: 288/12 .

## اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه

پر بددعا کیں کیں۔<sup>©</sup>

تعصب ندہبی ہی کی بناپر مجدحرام میں آٹھ صدیوں تک چاروں ندہب کے لوگ اکٹھا صلاق نہ پڑھتے ، چاروں اماموں میں سے ہرامام کے نام سے الگ امام مقرر تھے۔ ایک امام کا مقلد دوسرے امام کے مقلد امام کے پیچھے صلاق نہ پڑھتا۔ کسی زمانے میں زیدی شیعہ کا بھی الگ مصلی تھا، یانچ اماموں کے بیچھے الگ الگ صلاق ہوتی تھی۔

کس قدر دل خراش منظرتھا ، یقینا یہ حادثہ تاریخ اسلام کی پیشانی پر کانگ کا ٹیکہ تھا اللہ تعالیٰ شاہ عبد العزیز بڑاتنے کے در جات کو جنت الفردوس میں بلند فرمائے کہ انہوں نے اس بدعت کا خاتمہ کیا۔

علامہ ابن کثیر بنت نے ذکر کیا ہے: کہ شاہ افضل بن صلاح العدین عزیز مصر نے اپنی وفات ہے کبھ پہلے 595 ھ میں حنابلہ کواپنے ملک سے باہر زکال دینے کا عزم کرلیا تھا اور دوسرے لوگوں کوہمی نکال دینے کے لیے لکھنے کا ارادہ کرلیا تھا۔

مزیدلکھا ہے: کہ 595 ہ میں حافظ عبدالغنی مقدی کی وجہ سے دمشق میں ایک فتنہ کھڑا ہوا اس طرح کہ حافظ عبدالغنی نے اموی جامع مسجد میں حنابلہ کے محراب (ﷺ کے پاس درس دیتے ہوئے عقیدے سے متعلق کلام کیا۔ اس پر قاضی ابن الترکی اور ضیا، الدین الخطیب الدولعی نے سلطان معظم اور امیر صارم الدین برغش سے مل کر ایک مجلس مناظرہ مقرر کی۔ جس میں اللہ رب العزت کے عرش پرمستوی ہونے اور عرش سے مزول فرمانے ،اور حرف اور آ واز سے متعلق مناظرہ ہوا۔

بنجم صنبلی نے دیگر تمام نقباء ہے موافقت کا اظہار کیا۔لیکن حافظ عبد الغنی اثبات استواء وغیرہ کے عقیدے پر ثابت رہے۔ تب امیر برغش نے حافظ کو نظاطب کرکے کہا کہ بیسب ———•••

<sup>£</sup> سير أعلام النبلاء: 302/13 الاعتصام: 348/2 .

#### 📝 اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه

لوگ گراہی پر ہیں اور تم تنہا حق پر ہو؟ حافظ صاحب نے کہا: جی ہاں ،اس بات کوئ کر امیر کو عصد آیا ،اور انہیں حکومت سے باہر نکال دینے کا حکم صادر کر دیا۔ تین دن کی مہلت دی۔ امیر برغش نے قلعہ کے قید یوں کو حکم دیا انہوں نے حنابلہ کے منبر کو تو ڑ ڈالا۔ اس دن حنابلہ کے منبر کو تو ڑ ڈالا۔ اس دن حنابلہ کے مطلی مصلی میں صلاۃ ظہر نہ ہو تکی ،کتابوں کی الماریوں اور صندوقوں کو وباب سے نکال پھیزگا، بڑا جگامہ ہوا۔

الله تعالی ظاہر و باطن فتنوں ہے ہم سب کو پناہ دے۔ حافظ عبد النی ''بھلبک'' کو چلے گئے پھر دہاں ہے مصر پنچے۔محدثین نے شفقت واکرام کے ساتھ انہیں پناہ دی۔ <sup>©</sup>

نیز ضیاء مقدی کا بیان ہے کہ موسل (عراق) میں ہم لوگ "الصعفاء للعقبای" کا ساخ کررہے تھے۔ کررہے تھے، اس پر مجھے اہل موسل نے پکڑ کرجیل میں ڈال دیا، وہ مجھے قتل کرنا چاہتے تھے۔ وجہ ریتھی کہ ضعفاء میں امام ابوطنیفہ بھلتے کا ذکر آیا ہے۔ ایک لمبے قد کا آ دمی تلوار لیے میرے پاس آیا۔ میں نے سوچا اب مجھے قتل ہی کردے گا۔ اور آ رام پا جاؤں گا۔ لیکن اس نے پچھ نہ کہا، پھر مجھے رہا کردیا گیا۔

ہوا یوں کہ ان کے ساتھ حافظ برنی بھی ساع کررہے تھے، انہوں نے ان اوراق کو جن میں امام ابوحنیفہ بملت کا کچھ ذکر تھا کتاب سے غائب کردیا۔ جب تفتیش کے بعد کچھ نہ ملا تو ن کور ہا کردیا گیا۔

تاریخ کی کتابوں میں سلفی عقیدہ اور عمل بالکتاب والنہ کے دعاۃ کے خلاف اس قتم کے واقعات کو بڑھ کر بڑی تکلیف ہوتی ہے۔ کاش! علاء بر ظلم و تعدی کے بید حادثات نہ ہوتے۔ در حقیقت اس قتم کے حوادث کے ذمہ دار علاء ہی ہیں جوعوام کی قیادت کرتے ہیں ،کیا ان غیر شرعی کاموں کا مزید گناہ ان علاء کونہیں ملے گا؟

<sup>(</sup> البدايه والنهايه: 218/13 - سير أعلام النبلاء: 463/21 - نيزاس كي مزير تفصيل مؤلف كي كتاب المسجد الحرام تاريخه وأحكامه مين وكيمين .

## اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 📗 17 🏂 🌊

ضرور ملے گا۔فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿لِيَحْمِلُوا آوْزَارَهُمُ كَامِلَةً يَّوْمَ الْقِيْمَةِ ۚ وَ مِنْ آوْزَارِ الَّذِيْنَ يُنْ يُوْمَ الْقِيْمَةِ ۚ وَمِنْ آوْزَارِ الَّذِيْنَ يُضِلُّوْ نَهُمُ بِغَيْرِ عِلْمِ ۗ الرَّسَاءَ مَا يَزِرُوْنَ ۞ ۗ \*\*

'' متیجہ یہ ہوگا کہ بیلوگ اپنے پورے گناہ تو اٹھا ئیں گے ہی ،مزیدان کے گناہ بھی اٹھا ئیں گے جن کوانہوں نے گراہ کیا ہے۔ دیکھوکتنابرا بوجھ ہے۔''

ان علماء کرام کواللہ کے بندوں کے بارے میں اللہ سے ڈرنا جاہنے ، اس کتاب کولوجہ اللہ اپنی اور علماء کرام کی تذکیر اور نصیحت کے لیے لکھا ہے۔ اللہ رب العزت ہی دلوں کے حال جانتا ہے۔

اس كتاب مين بم نے ہرمكے كو كتاب وسنت اور آثار صحابہ وسلف كى روشى ميں بيان كيا ہے۔ اس كتاب كي روشى ميں بيان كيا ہے۔ اس كتاب كو بي ايڈيشن كا نام «الاتباع وأصول فقه السلف» اختيار كيا ہے۔ جس ميں دو باب ،خاتمہ اور فہرست موضوعات ہے۔ ہر دو ابواب ميں كئى فعمليں ہيں۔ أردو ميں اس كا نام 'ا اتباع سنت اور صحابہ وائم ہے کے اصول فقہ' ہے۔ اس كتاب كى كتابت ہمارے مخلص دوست مولا نا شخ فضل الرحمٰن نے كى ہے نيز آيات ، احادیث كا مراجعہ بھى كيا ہے اللہ انھيں جزائے خير دے اور صحت و عافت ہے نواز ہے۔

مؤلف



| <br>_ <b>60</b> 0 |     |         |
|-------------------|-----|---------|
|                   | 2.5 | T. dt.s |

اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه



اتباع کے بیان میں

#### اتباع سنت اور صحابه وائمه کے اصول فقہ



# اتباع كى تعريف

## لغوى تعريف:

ا تباع عربی زبان میں باب انتعال کا مصدر ہے۔ جس کا معنی ہے کے کے بیچھے چلنا ،کہا جاتا ہے: «اتبع القو آن» قرآن کی اقتداء کی اوراس کے احکام پرعمل کیا۔ <sup>(1)</sup> اصطلاحی تعریف:

شری اصطلاح میں اتباع کے معنی ہیں: عقیدہ وعمل میں نبی کریم طالیقی کے لائے ہوئے دین کی تعمیل کریا اور رسول کریم طالیق کی کتاب اور رسول کریم طالیق کی کتاب اور رسول کریم طالیق کی سنت کے پیچھے چلنا اور یہ اتباع ہر اس شخص پر فرض ہے جس کو یہ پہنی جائے۔ ای طرح خلفاء راشدین کی اتباع بھی اتباع ہے کیونکہ آپ طالیق نے فرمایا ہے:

"عَلَيْكُمْ بِسُنِّتِيْ وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِيْنَ." (3)

''میری سنت کو پکڑلواور میرے خلفاء راشدین کی سنبت کو پکڑلو۔''

ای طرح صحابہ کرام رہ انگائی اور امت مسلمہ کے علاء کے اجماع کی اجاع بھی اتباع ہے۔ یہ سب شری دلیلیں ہیں جن کی اتباع واجب ہے۔ اس طرح کتاب وسنت کی دلیلوں پر قیاس صحح کی اتباع ہے۔ البتہ قیاس کی جیت میں اختلاف ہے۔



السان العرب: 27/8، 28، ماده: تبع. ﴿ ﴿ إرواء الغليل، حديث نمبر ٤٤٥٥٠ .

#### اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 📗 20 🎾 \_\_\_\_\_



# انسان کی غرض تخلیق

الله رب العزت كا فرمان ہے:

﴿ وَ إِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلْبِكَةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيْفَةً ۚ قَالُوٓا الَّهِ عَلَى الْأَرْضِ خَلِيْفَةً ۚ قَالُوۤا الَّهِ عَلَى فِيهَا مَنْ يُفْسِلُ فِيْهَا وَ يَسْفِكُ الرِّمَآءَ ۚ وَ نَعْنُ نِسُبِّحُ الْمَعْوَى ﴿ فَيُهَا وَ يَسْفِكُ الرِّمَآءَ ۚ وَ نَعْنُ نِسُبِّحُ الْمَعْوَى ﴿ وَيُهُا وَ يَسْفِكُ الرِّمَآءَ ۚ وَ نَعْنُ نُسَبِّحُ الْمُوسَالِكَ قَالَ إِنِّ آعُلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ ﴿ وَهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللللللّ

'' اور جب تیرے رب نے فرشتوں سے کہا کہ میں زمین میں خلیفہ بنانے والا ہوں توانہوں نے کہا کہ ایس فساد کرے ہوں توانہوں نے کہا کہ ایس فساد کرے اور خون بہائے۔ ہم تو تیری شن اور پاکیزگی بیان کرتے ہی ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: جو میں جانتا ہوں تم نہیں جانتے۔''

اللہ تعالیٰ نے بن آ دم پر احسان کا ذکر کیا ہے۔ کہ ہم نے تمہار اذکر اپنی او نجی مجلس میں تہمیں پیدا کرنے سے پہلے ہی کیا تھا۔ اے محمد مثلاثیم! اس وقت کو یاد کر داور اوگوں کے سامنے بیان کرو۔ جبکہ ہم نے فرشتوں سے کہا کہ زمین میں ایک قوم پیدا کرنے والا ہوں جو ایک دوسرے کے بعد صدیوں آتے رہیں گے ، فرشتوں نے اللہ کے دیئے ہوئے علم خاص سے مجھے لیا کہ زمین کا یہ خلیفہ زمین میں فساد کرے گا ،اس لیے رب عزوجل سے اس کی پیدائش کی عمدت یوچھی نہ اللہ کے پیدا کرنے پر اعتراض تھا، نہ بنی آ دم کے او پر حسد۔ اور بیسمجھا کہ کی عمدت یوچھی نہ اللہ کے پیدا کرنے پر اعتراض تھا، نہ بنی آ دم کے او پر حسد۔ اور بیسمجھا کہ بنی آدم کی غرض تخلیق اللہ کی عبادت اور اس کی شبیح و تحمید ہے۔ اس لیے کہا کہ اے اللہ یہ مقصد

٠ البقره : 30 .

اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 🔰 21

توہم پوراہی کررہے ہیں۔

الله رب العزت نے فرمایا: کہ ان کی پیدائش کے پیچیے جو حکمتیں اور مصلحیں ہیں وہ میں ہی جانتا ہوں۔ نوع انسان میں اگر فساد ہے تو ان میں انبیاء اور رسل ،صدیقین ،شہداء ، صالحین عباد ، زباد ، ابرار ، ومقربین ،علاء عاملین اور الله اور رسول مُلَّقِیْعُ کے حبین بھی ہوں گے۔ <sup>(1)</sup> الله در العزت نے فرمایا:

﴿ وَ مَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ ﴾ ۞ ``
''میں نے انسانوں اور جنوں کومخض اپنی عبادت ہی کے لیے پیدا کیا ہے۔''



| <b>_ (*)</b> " |                         | _          |
|----------------|-------------------------|------------|
|                | تفسير ابن كثير: 115/1 . | <u>(i)</u> |

يه الذاريات: 56 .

### اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه



# انبياء ورسل مَايِيلاً، كي بعثت

آ دم ملیہ اور تمام انسانوں کو اللہ نے فطرت اور اسلام پر پیدا کیا ہے۔ صرف اللہ کی عبادت کے لیے ان کی تخلیق ہوئی ہے۔ آ دم علیہ کے بعد مدتوں لوگ ای فطرت پر قائم اللہ وحدہ لا شریک کی عبادت کرتے رہے۔ پھر شیطان نے انہیں گراہ کیا اور غیرا للہ کی عبادت کرنے لئے۔

فرمان باری تعالی ہے

﴿ كَانَ النَّاسُ اُمَّةً وَّاحِدَةً \* فَبَعَثَ اللهُ النَّبِبِينَ مُبَقِّرِيْنَ وَ اللهُ النَّبِبِينَ مُبَقِّرِيْنَ وَ النَّالَ النَّاسِ فِيَا مُنْدِرِيْنَ وَ انْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتْبِ بِالْحَقِّ لِيَعْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ فِيَا اخْتَلَفُ فِيْهِ إِلَّا الَّذِيْنَ اُوْتُوْهُ مِنْ بَعْدِ مَا اخْتَلَفُ فِيْهِ إِلَّا الَّذِيْنَ اُوْتُوْهُ مِنْ بَعْدِ مَا اخْتَلَفُ فِيْهِ إِلَّا الَّذِيْنَ اللهُ الَّذِيْنَ المَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْمُقَا إِلَى عَرَاطٍ الْمُتَقِيْمِ فَي اللهُ مَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إلى عِرَاطٍ مُسْتَقِيْمِ فَي إِلَيْهِ مِنَ اللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إلى عِرَاطٍ مُسْتَقِيْمِ فَي اللهُ عَلَى اللهُ مَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إلى عِرَاطٍ مُسْتَقِيْمِ فَي اللهُ مُنْ يَشَاءُ اللهُ عَلَى مِرَاطٍ مُسْتَقِيْمِ فَي اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

'' در اصل تمام لوگ ایک بی امت سے اللہ تعالیٰ نے نبیوں کو خوشخری دینے والا اوراللہ سے اور اس کے عذاب سے ڈرانے والا بنا کر بھیجا اور ان کے ساتھ سج اور حق کی کتابیں نازل فرمائیں ، تا کہ لوگوں کے مختلف فیہ مسائل میں ان سے اللہ

<sup>:</sup> ii البقرة 13 ° . 2 13 ·

### اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه 📗 23 🥼

کا فیصلہ لیں۔ اختلاف انہی لوگوں نے کیا جنہیں کتاب دی می واضح نشانیاں آنے کے بعد سرکشی اور بغاوت کر کے۔ تو الله تعالیٰ نے ایمان والوں کو اختلاف کے درمیان سے اپنے تھم سے حق کی ہدایت دی۔ الله جس کو چاہتا ہے صراط متنقیم کی ہدایت دی۔ الله جس کو جا ہتا ہے۔''

امام حاکم نے صحیح سند سے عبداللہ بن عباس جن شخیا کا بیقول بیان کیا ہے کہ نوح اور آ دم شکالم کے درمیان دس صدیوں کا فاصلہ تھا۔

«كَانَ بَيْنَ نُوْحِ وَآدَمَ عَشْرَةُ قُرُوْن كُلُّهُمْ عَلَى شَرِيْعَةٍ مِنَ الْحَقِّ فَاخْتَلَفُوْا فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّيْنَ مُبَشِّرِيْنَ وَمُنْذَرِيْنَ.» <sup>©</sup>

"آ دم اورنوح طیلاً کے درمیان دس صدیوں کی مدت تھی ان میں سب کے سب حق کی شریعت پر قائم رہے۔ پھر جب اختلاف کیا تو اللہ تعالیٰ نے انبیاء کو بشیر و نذیر بنا کر بھیجا۔"

اختلاف کے وقت اللہ تعالی اپنی رحمت سے انبیاء کرام کو بھیجنا رہا اور مومن لوگ ان سے ایت پاتے رہے۔ اس لیے امت محمد یہ کے لیے بھی ہدایت کا واحد طریق یہی ہے کہ ملاف کے مسائل میں نبی کریم طاقیا کی لائی ہوئی ہدایت کو طلب کرے۔ اختلاف کے میان حق کی طلب اور تلاش اور اسے پالینے کی دعا خود نبی کریم طاقیا کی کریم طاقیا تھے۔ معید مسلم میں اُم المونین عائشہ بھی سے دوایت ہے کہ جب نبی کریم طاقیام اللیل کی معید مسلم میں اُم المونین عائشہ بھی سے دوایت ہے کہ جب نبی کریم طاقیام اللیل کی

«اللَّهْمَ رَبِّ جَبْرِيْل وِمِيْكَانِيْلَ وَإِسْرَافِيْلَ وَاطِرَ السَّمُواتِ والأرْضِ اللَّهُمَ رَبّ جَبْرِيل وَمِيْكَانِيْلَ وَإِسْرَافِيْلَ وَالسَّهادةِ ، أَنْتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِيْمَا كَانُوْا فِيْهِ

صلاة يرْحق تويه د ما كرت تھے:

سلسلة الاحاديث الصحيحه: 854/7.

#### اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه

''اے جریل ،میکائیل اور اسرافیل کے رب، آسانوں و زمینوں کو پیدا کرنے والے ،کھلی اور چھپی چیز کو جانے والے ، تو ہی اپنے بندوں کے درمیان ان کے اختلاف میں فیصلہ کرنے والا ہے، جس چیز میں اختلاف ہوتو مجھے اپنے تھم سے حق کی ہدایت دیے۔ تو ہی جس کو چاہے سیدھی راہ کی ہدایت دیتا ہے۔'' اس کے بعد اللہ تعالیٰ کیے بعد دیگر ہے انبیاء ورسل کوان کی اقوام میں بھیجا رہا۔ ارشاد فرمایا:

﴿ وَلَقَلُ أَرْسَلُنَا نُوْحًا إِلَى قَوْمِهِ ﴿ إِنِّى لَكُمْ نَذِينُ مُّ مِينُ ۞ ﴾ ۞ '' 'ہم نے نوح کوان کی قوم کی طرف بھیجا کہ میں تنہیں کھلا ڈرانے والا ہوں۔'' نیز فرمایا:

﴿ وَإِلَّى عَادٍ آخَاهُمُ هُوَدًا ۚ قَالَ يُقَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا لَكُمْ مِّنَ اللَّهِ عَيْرُهُ ۗ إِنَّ اللَّهُ مَا لَكُمْ مِّنَ اللَّهِ عَيْرُهُ ۗ إِنَّ اللَّهُ مَا لَكُمْ مِّنَ

'' عاد کی طرف ان کے بھائی ہود کو بھیجا انہوں نے کہا: سکہ سے میری قوم! اللہ کی عبادت کرو۔ اس کے علاوہ تمہارا کوئی معبود برحق نہیں ہتم جھوٹ و افتراء کرتے ہو۔''

#### مزيد فرمايا:

صحيح مسلم: 1847 . 

 شود: 25 . 

 هود: 50 .
 شهود: 25 .
 شهود: 50 .

#### اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقہ

ثُمَّ تُوبُوَ اللَيْهِ اِنَّ رَبِّي قَرِيْبٌ هُجِيْبُ ۞

'' شمود کی طرف ان کے بھائی صالح کو بھیجا انہوں نے کہا: اے میری قوم اللہ کی عبادت کرو،اس کے علاوہ تمہارا کوئی معبود برحق نہیں۔''

#### مزيد فرمايا:

﴿ وَإِلَّى مَنْ يَنَ آخَاهُمُ شُعَيْبًا ﴿ قَالَ لِقَوْمِ اعْبُنُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَّهِ غَيْرُهُ ﴿ ﴾ (\*)

'' مدین کی طرف ان کے بھائی شعیب کو بھیجا انہوں نے کہا: اے قوم! اللہ کی عبادت کرواس کے علاوہ تمہارا کوئی برحق معبود نہیں۔''

'' پھر ہم نے رسولوں کا سلسلہ جاری کیا جب بھی کوئی رسول کسی امت میں آتا تو وہ اسے جھٹلادیتے ، تو ہم نے ایک کے پیچھے دوسروں کو ہلاک کرکے ان کولوگوں کے لیے قصہ عبرت بنا دیا اور رحمت سے دوری ہوان قوموں کے لیے جو ایمان نہیں لاتے۔''

﴿ إِنَّا آوْ حَيْنَا إِلَيْكَ كُمَّا آوْ حَيْنَا إِلَى نُوْجٍ وَّالتَّبِيِّنَ مِنْ بَغْدِهِ \* وَالْتَبِيِّنَ مِنْ بَغْدِهِ \* وَالْوَحَيْنَا إِلَى اللَّهِ مِنْ الْمُعِيْلَ وَإِسْحُقَ وَيَعْقُوْبَ وَالْأَسْمَاطِ

<sup>۞</sup> هود:61. (الله منون:44. (المؤمنون:44.)

## اتباع سنت اور صحابه و المه کے اصول فقه 📗 26 🏂

وَعِيْسٰى وَ آَيُوْبَ وَيُوْنُسَ وَهٰرُوُنَ وَسُلَيْلِنَ ۖ وَاتَيْنَا دَاوْدَزَبُوْرًا ۞ وَرُسُلًا قَلُ قَصَصْنٰهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلًا لَّمُ نَقْصُصْهُمُ عَلَيْكَ ۚ وَكَلَّمَ اللهُ مُوْسِى تَكُلِيمًا ۞ (\*)

"اے بی محمد مُلَّامِیْم ہم نے آپ کی طرف اس طرح وی کی ہے جس طرح نوح اور ان کے بعد آ نے والے نبیوں کی طرف کی، اور ہم نے ابرا ہیم، اساعیل، اساحاق، یعقوب اور ان کی اولادعیسی، ایوب، یونس، ہارون اورسلیمان کی طرف وی کی ہم نے (داود) کو زبور دیا۔ اور کچھ رسولوں کے واقعات ہم نے آپ سے بیان کئے اور بہت کے قصول کو بیان نہیں کیا۔ اور موئی سے اللہ تعالیٰ نے کلام کیا۔"

قرآن كريم مين الله تعالى في جن انبياء كانام في كروكركيا ب- وه يهين:

آ دم، ادریس، نوح، مود، صالح، ابراہیم، لوط، اساعیل، اسحاق، یعقوب، یوسف، ایوب، شعیب، موی، ہارون، یوسف، ایوب، شعیب، موی، ہارون، یوس، داؤد، سلیمان، الیاس، البیع، زکریا، یکی اور عسی میلیا۔ اس طرح بہت سے مفسرین کے نزدیک ذوالکفل بھی نبی ہیں۔ سب کے آخر میں سب کے سردار محمد سول اللہ مالی ہیں۔

ابوامامہ جل نشو سے روایت ہے کہ ایک مخص نے بوجھا: کہ اے اللہ کے رسول، کیا آ دم ملینا، نبی تھے؟ آب ملینیا نے فرمایا:

«كَانَ آدَمُ نَبِيًا مُكَلِّمًا كَانَ بَيْنَةً وَبِيْنَ نُوْحٍ عَشَرةَ قُرُوْن وَكَانَتِ الرُّسِّلُ ثَلَاثُمَائةً وَخَمَسَةً عَشَرَ.»<sup>©</sup>

| @ <del>•</del> •• | <u> — ატე — — — — — — — — — — — — — — — — — — —</u> | - |
|-------------------|-----------------------------------------------------|---|
|                   | 101 100: 1 :110                                     | 3 |

السلمة الإجراديث الصحيحه، رقم: 2668 .

#### اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه

''ہاں نبی تھے جواللہ ہے ہم کام ہوئے۔ پھر پوچھا: آ دم اورنوح کے درمیان کتنی مدت تھی؟ فرمایا: دس صدیاں، پھر پوچھا:رسول کتنے تھے؟ آپ مُلَّاثِمٌ نے فرمایا: تین سویندرہ رسول تھے۔''

صحیح ابن حبان کی ایک طویل روایت میں ہے۔ ابوذر ڈاٹٹ کتے ہیں ''کہ میں نے کہا کہ اللہ کے رسول! انبیاء کتنے ہیں؟ آپ نے فرمایا: ایک لا کھ بیں ہزار ، پھر میں نے سوال کیا کہ اللہ کے رسول! انبیاء کتنے ہیں؟ آپ نے فرمایا: تین سو تیرہ کی ایک بڑی جماعت تھی۔ میں نے پوچھا: اس میں سے رسول کتنے تھے؟ فرمایا: تین سو تیرہ کی ایک بڑی جماعت تھی۔ میں نے پوچھا: ہاں اللہ نے سب سے پہلے کون تھے؟ فرمایا: آ دم عیاد ہو چھا کہ کیا وہ نبی مرسل تھے؟ کہا: ہاں اللہ نے انہیں اپنے دست مبارک سے پیدا کیا تھا۔'' آ

اس مدیث معلوم :وتا ہے کہ آ دم طینا سب سے پہلے رسول تھے۔لیکن تیج بخاری کی شفاعت کی صدیث میں ہے۔ کہ لوگ نوح الینا کے پاس آ کر کہیں گے کہ اے نوح! بیشک آپ زمین والوں کی طرف اللہ کی طرف سے پہلے رسول ہیں۔ ©

اس حدیث ہے معلوم ہوتا ہے۔ کہ سب سے پہلے رسول نوح ملیفا ہیں نہ کہ آ دم ملیفا تو اس بارے میں علماء کرام کی توضیح میہ ہے کہ:

نوح مالینا آ دم کی اولا دہیں ہے پہلے رسول ہیں۔اس لیے آ دم مالینا کے علی الاطلاق پہلے رسول ہونے ہے کوئی اختلاف اور تعارض نہیں۔ واللہ اعلم

علامہ سندھی لکھتے ہیں:''کہ اس سے مرادیہ ہے کہ نوح علیاً سب سے پہلے رسول ہیں جو کفار کو ایمان کی دعوت دینے کے لیے بھیجے گئے تھے۔ ان سے پہلے آ دم وشیث وادر ایس علیم م السلام کفار کی طرف نہیں بلکہ مومنوں کو شریعت سکھانے کے لیے سیجے سے بہتے کیونکہ نوح علیاً ا سے پہلے کفر کا وجود نہ تھا۔''''

الاحسان: 7//2 ، حديث نسر 361 . • صحيح بخارى: 804/8 .

السرح ابن ساجه: 4/525 .

## اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه

علامہ مبار کوری بڑائے نے ایک اور اشکال کا ذکر کیا ہے۔ کہتے ہیں: کہ نوح مالیا اور اشکال کا ذکر کیا ہے۔ کہتے ہیں: کہ نوح مالیا اور اشکال کا ذکر کیا ہے۔ کہتے ہیں: کہ نوح میث سے والوں کی طرف سب سے پہلے رسول ہیں تو سے حدیث نے متعارض ہے جس میں آیا ہے۔ کہ مجھ سے پہلے کے انبیاء صرف اپنی قوموں کی طرف بھیج جا گیا ہوں۔ پھر ازالۂ تعارض کرتے ہوئے کہتے ہیں جاتے سے۔ اور میں تمام لوگوں کی طرف بھیج گئے۔ آپ کی اصل بعثت میں مموم نہیں تھا۔ کہ حضرت نوح مالیا تو اپنی قوم ہی کی طرف بھیج گئے۔ آپ کی اصل بعثت میں مموم نہیں تھا۔ البتہ سے ہوا کہ طوفان نوح میں ہلاک ہونے کے بعد پوری دنیا میں جولوگ باتی رہ گئے سے ان کی قوم ہی کے باتی ماندہ لوگ تھے۔ آ



| <br> |    |  |
|------|----|--|
|      | Sh |  |

### 



# تمام امتوں پر رسولوں کے حق میں کیا واجب تھا

ہر نبی کی قوم پر واجب تھا کہ اللہ کی طرف سے لائی ہوئی وحی کی اتباع کریں،خواہ وہ وحی سمی کتاب وصحیفہ کی شکل میں ہو یا بغیر کتاب کی وحی ہو یا دونوں طرح کی ہو۔ فرمان الٰہی ہے:

﴿ وَ مَا اَرْسَلْنَا مِنْ رَّسُوْلِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ 
("ہم نے جو بھی رسول بھیجاتو اس مقصد کے لیے کہ اللہ کے عکم سے ان کی اطاعت کی جائے۔''

نيز ارشاد فرمايا:

﴿ وَمَا أَزْسَلُنَا مِنْ رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهُ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ فَيُضِلُ اللهُ مَنْ يَّشَاءُ وَيَهُونِ مَنْ يَّشَاءُ وَهُو الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ۞ ۞ ﴿ اللهُ مَنْ يَشَاءُ وَيَهُونَ مَنْ يَشَاءُ وَهُو الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ۞ ﴾ ﴿ اللهُ مَنْ يَشَاءُ وَيهُ وَالْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ۞ ﴾ ﴿ اللهُ مَن يَشَاءُ وَالْحَوْرِ بِلُولُول كَما مَنْ بِيانَ كُردِي، تو الله جَلَ وَالْحَوْمِ بَا اللهُ عَلَى الله وَالله جَلَ وَالله عَلَى الله وَالله عَلَى الله وَالله عَلَى الله وَالله عَلَى الله وَالله وَلَيْ وَالله والله والل

#### اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقہ 📗 30 🥼

ان کے بعد آنے والے نبیول کی طرف کی ، اور ابرا ہیم کی طرف بھی وتی کی۔'' یہ بات واضح ہے کہ بہت سے انبیاء کو کوئی کتاب نہ دی گئی تھی۔ ان کی طرف وتی کتاب کے علاوہ تھی۔ (جو حدیث کی قتم سے تھی )ان کی امتول پر فرض تھا کہ نبی کی لائی ہر چیز کی اتباع کریں جو اللہ کی طرف سے وہ لے کرآئے تھے۔خواہ وہ کتاب کی شکل میں یا حدیث کی شکل میں ہو۔

اس معنی کی توضیح میہ ہے کہ موک طین نے بھکم رب، فرعون اور اس کی کا بینہ ہے جو خطاب کیا اور پھر اس کے بعد جو حادثات پیش آئے فعون اور اس کی قوم کی ہلاکت کا نتیجہ ہوا۔ وہ خطاب صرف وتی غیر مثلو یعنی از قبیل حدیث کے ذریعہ ہوا ،ابھی موکی طین کو تورات نہ ملی تھی۔فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلَقَدُ النَّيْنَا مُوسَى الْكِتْبِ مِنْ بَعْدِ مَا آهْلَكُنَا الْقُرُونَ الْأُولَى

بَصَآبِرَ لِلتَّاسِ وَ هُرَّى وَّ رَحْمَةً لَّعَلَّهُمْ يَتَنَ كُرُونَ ۞ <sup>®</sup>

''ہم نے مویٰ ملیلا کو پہلی قوموں کو ہلاک کرنے کے بعد توریت دی جس میں

لوگوں کے لیے بصیرت اور ہدایت اور رحمت ہے تا کہ لوگ نفیحت حاصل کریں۔''

تمام قوموں پر ذلت کا تسلط اللہ تعالی کی طرف سے اپنے رسولوں کی مخالفت اور عدم اطاعت کی بنایر تھا۔ اللہ رب العزت کا فرمان ہے:

﴿ ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ النِّلَّةُ وَ الْمَسْكَنَةُ وَ بَآءُو بِغَضَبٍ مِّنَ اللَّهِ ﴿

ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوْا يَكُفُرُونَ بِأَيْتِ اللهِ وَ يَقُتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ

الْحَقِّ ذٰلِكَ بِمَا عَصَوْا قَ كَانُوْا يَعْتَلُوْنَ ۞ \* <sup>®</sup>

"ننی اسرائیل پرذات اور مسکنت کی مہر لگادی گئی اوروہ اللہ کا غضب کے کر

البقرة:61.

(3) القصص : 43 .

اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 📗 🔭

لوٹے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ اللہ کی آیات سے کفر کرتے اور انبیاء کو بغیر حق

کِثِل کردیتے تھے اور عصیان کر کے حدسے تجاوز کرتے تھے۔'
﴿ وَتِلْكَ عَاٰدُ الْبَحْدُ اُوا بِالْیتِ رَبِّہِ مُہ وَ عَصَوْا رُسُلَهٔ وَاتَّبَعُوْا اَمْرَ كُلِّ جَبَّارٍ عَنِيْلٍ ۞ وَالْتَبِعُوا فِی هٰنِ وِ اللّٰہُ نَیا لَعْنَةً وَیوَمَ الْقِیلَہَۃِ \* اَلاّ اللّٰہُ نَیا لَعْنَةً وَیوَمَ الْقِیلَہَۃِ \* اَلاّ اِنّٰ عَاٰدًا كَفَرُ وَا رَبّٰهُ مُ \* اَلَا بُعُلًا لِیّعَادٍ وَو مِ هُودٍ ۞ ﴿ اَللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ ا

ان آیا ہے سے معلوم ہوا کہ اقوام کی ہلاکت اپنے رسولوں کی اطاعت نہ کرنے کی بنا پر ہولی۔ امتوں کے منجملہ معاصی کے میابھی تھا کہ انہوں نے دین میں تفرقہ اور اختلاف ڈالا۔ فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿ رَسُولٌ مِنَ اللهِ يَتُلُوا صُحُفًا مُطَهَّرَةً ﴿ فِيهَا كُتُبُ قَيِّمَةٌ ﴿ وَمَا اللهِ يَتُلُوا صُحُفًا مُطَهَّرَةً ﴿ فِيهَا كُتُبُ قَيِّمَةٌ ﴿ وَمَا تَفَرَقَ النَّذِينَ أُو تُوا الْكِتٰبِ إِلَّا مِنْ بَعْنِ مَا جَاءَ عُهُمُ الْبَيْنَةُ ۞ ۞ تَفَرَقَ النَّذِينَ أُو تُوا الْكِتٰبِ إِلَّا مِنْ بَعْنِ مَا جَاءَ عُهُمُ الْبَيْنَةُ ۞ ۞ ثالله كى طرف ب رسول پاک قرآن كى تلاوت كرتے تھے۔ اس میں قبتی تابین تحیی ۔ جن كو كتابيں دى گئيں انہوں نے تفرقہ اور اختلاف واضح نشانياں آ جانے كے بعد كيا۔''

امت محمد مل ينام كوالله تعالى في اختلاف اور تفرقه سے درايا-ارشاد فرمايا:

﴿ وَ لَا تَكُوْنُوا كَالَّذِيْنَ تَفَرَّقُوا وَ اخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ ۗ

 <sup>4-2:</sup> قود: 59-60.
 4-2: قود: 59-60.

اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه

الْبَيِّنْتُ و أُولَبِكَ لَهُمْ عَنَابٌ عَظِيْمٌ ۞ (0)

''تم ان لوگوں کی طرح نہ ہوجاؤجنہوں نے واضح آیات ونشانیاں آجانے کے بعد اختلاف وتفرقہ کیاان کے لیے بڑا عذاب ہے۔''

اس سلسلہ نبوت کے آخر میں اللہ رب العزت نے محمد مُنْ اللّٰهِ کو خاتم الا نبیاء والمرسلین بنا کر ایک مدت کے بعد بھیجا۔



٠ آل عمر ان : 105 .

### اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 📗 33 🃗 🌊



# نبی کریم مَالِیْنِ میں پہلے نبیوں کے درمیان کا وقفہ

یہ چیز متفق علیہ ہے کہ نبی اکرم ملاقیا سے قبل عیسیٰ علیا آخری نبی تھے۔ ابو ہریرہ جاتھ میان کرتے ہیں کہ نبی کریم طاقیا نے فرمایا:

"أَنَا أَوْلَى النّاس بِعيْسى ابْنِ مَرْيَمَ فِي الْلَوْلَىٰ وَالآخِرَة » قَالُوْا: كَيْفُ يَارَسُوْلَ اللّهِ؟ قال: "الآنْبِيَاءُ إِخْوَةٌ مِنْ عَلَّاتٍ وَأُمَّهَاتُهُمْ شَتَّى وَدِيْنُهُمْ وَاحِدٌ فَلَيْسَ بَيْننا نَبِيِّ.» (أَنَّ

''میں دنیااورآخرت میں عیسیٰ( ملیٹا) ہے سب سے زیادہ قریب ہوں، صحابہ ' کرام ٹٹائٹیز نے پوچھا:اے اللہ کے رسول! وہ کینے؟ ارشاد فر مایا: پیغمبر ایک باپ کے بیٹوں کی طرح بھائی بھائی ہیں اگر چہ مائیں الگ الگ ہیں، مگر ان سب کا دین (اور پیغام)ایک ہے۔عیسیٰ ملیٹا اور میرے درمیان کوئی نبینہیں۔''

اس حدیث ہے اس قول کی تر دید ہوتی ہے۔ جس میں پہ کہا گیا ہے۔ کہ علیہ کے بعد ایک نبی تھے جن کا نام خالد بن سنان تھا۔ قضا عی وغیرہ نے اس کا ذکر کیا ہے۔ ③

﴿ يَا هُلَ الْكِتْبِ قَدُ جَاءَكُمُ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمُ عَلَى فَتُرَةٍ مِّنَ الرُّسُلِ اَنْ تَقُولُوا مَا جَأْءَنَا مِنْ بَشِيْرٍ وَلَا نَذِيْرٍ فَقَلْ جَاءَكُمُ

بَشِيُرٌ وَّ نَذِيرٌ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَدِيرٌ ۞ <sup>®</sup>

<sup>(</sup>۱) صحیح بخاری ، رقم: 3443 صحیح مسلم ، رقم: 2365 ، 1837/4

<sup>🔅</sup> تفسير ابن كثير 2/2 ، 💮 المائده: 19 .

### اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه 📗 34 🃗 🎉

"اے اہل کتاب بالیقین ہمارے رسول تہمارے پاس آنے والے رسولوں کی آمد کے ایک وقفے کے بعد آئے ہیں جو تمہارے لیے صاف میان کررہے ہیں تاکمتم بینہ کہوکہ ہمارے پاس تو کوئی خوشخری وینے والا اور ڈرانے والاآیا بی نہیں، تو اب تو یقینا خوشخری دینے والے اور ڈرانے والے آگئے اور اللّٰہ ہر چیز پر قادر ہے۔"

اس آیت میں اللہ نے اہل کتاب یہودونصاری کو مخاطب کر کے فرمایا ہے۔ کہ اس نے ان کی طرف اپنے رسول محمد طاقیق کو خاتم النبیین بنا کر بھیجا ہے۔ آپ کے بعد کوئی نبی نبیں، نہ کوئی رسول۔ اور ایک لجمی مدت کے بعد بھیجا۔ بعض علماء نے اس لمبی مدت کا ذکر کیا ہے۔ ابو عثمان نہدی اور قیادہ بھیٹنا نے کہاہے کہ چھ صدیوں کی مدت تھی۔ بخاری پڑائٹ نے سلمان فاری صحابی بڑائٹ اور قیادہ بڑائٹ سے پانچ سوساٹھ سالوں کا ذکر کیا ہے۔ معمر بڑائٹ نے اپنچ سو چالیس سال کا ذکر کیا ہے۔ معمل بڑائٹ کے کہ چارسو جالیس سال کے قریب کا فاصلہ ہے۔ شعبی بڑائٹ کا کہنا ہے: کہ چارسو جالیس سال کے قریب کا فاصلہ ہے۔ شعبی بڑائٹ کا کہنا ہے: کہ چارسو جالیس سال کے قریب کا فاصلہ ہے۔ شعبی بڑائٹ کا کہنا ہے: کہ چارسو جانے سے بی کریم طاقیق کی جرت تک کی مدت نوسو تینتیس سال کی تھی۔ آ



| (+9) <b></b> | •00                   |
|--------------|-----------------------|
|              | . 53/2: من كني : 53/2 |

## اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه



# بعثت نبوی کے وقت پوری دنیا کی حالت

بعثت نبوی کے وقت پوری دنیااللہ کے اتارے ہوئے دین سے دور ہو چکی تھی،معدودے چندلوگوں کے علاوہ جومختلف ادیان کے باتی ماندہ احکام کے عامل تھے۔

جھے صدیوں کی لمبی مدت میں لوگ نبوت سے دور ہوکر انبیاء کی اکثر ہدایات کو بھلا چکے تھے۔انبیاءاور رسل سے سب سے زیادہ قریب ہنواسرائیل تھے لیکن ان کی گمراہی کی کوئی حد نہرہی تھی۔

قر آن کریم میں مختلف مقامات پر یہود اول کی گمرابی ،عناد، اللہ کے دین سے اعراض اور ان کی طرف سے اللہ کی کتابوں کو بدل دینے کا تذکرہ ہے۔

نصاریٰ بھی رائے ہے بھنکے تھے۔ کتاب اللہ تعالیٰ کی تحریف اور شریعت المہیاکو بدل کر ابراہیم مایٹا کی ملت کوجھوڑ کرشرک میں ماوث ہو چکے تھے۔اللہ کا فرمان ہے:

''وہ کہتے تھے کہ یہودی :و جاؤیا نصرانی ای میں ہدایت ہے۔(اے نبی) کہددیں، بلکہ ہدایت ملے گی تو ملت ابراہیم حنیف ہی میں۔وہ مشرکین میں سے نہ تھے۔'' کوریہ نہ براہ اللہ اللہ میں براہیں۔

اور پھریہود ونصاریٰ آپس میں ہمیشہ ایک دوسرے کے دشمن اورایک دوسرے سے دست وگریبان رہا کرتے:

| <del></del> @0a |                  |  |
|-----------------|------------------|--|
|                 | 🕃 البقره : 135 ، |  |

#### 📉 اتباع سنت اور صحابه و ائمه کر اصول فقه 💎 36

﴿ وَ قَالَتِ الْيَهُودُ نَيْسَتِ النَّطٰرَى عَلَى شَيْءٍ وَ قَالَتِ النَّطٰرَى لَكُ شَيْءٍ وَ قَالَتِ النَّطٰرَى عَلَى شَيْءٍ وَ قَالَتِ النَّطٰرَى لَكُنُسَتِ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ وَ هُمْ يَتُلُونَ الْكِتْبُ مُ كَذٰلِكَ قَالَ الْيُسْتِ الْيَهُونَ مِثُلَ قَوْلِهِمْ فَاللهُ يَعُكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ النِّيْنَ لَا يَعُلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللهُ يَعُكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ النَّهُ يَكُمُ كُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ فَيْمَا كَانُوا فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ۞ \* 

• فَهُمَا كَانُوا فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ۞ \* 

• فَهُمْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

''یہودی کہتے ہیں کہ نفرانی حق پرنہیں، اور نفرانی کہتے ہیں کہ یہودی حق پرنہیں حالانکہ بہسب لوگ توریت اور انجیل پڑھتے تھے۔ اس طرح ان ہی جیسی بات بے علم لوگوں نے کہی ہے۔ قیامت کے دن اللہ ان کے اختلافی امور کا فیصلہ کرے گا۔''

یہودی قوم پوری تاریخ میں مخلوقات الہی میں سب سے بڑھ کر مکار اور اعداء اللہ میں سے انہیاء کرام کے ساتھ ہٹ دھری کرنے میں سب سے بڑھ کرتھی۔ زمین پر چلنے والوں میں سب سے زیادہ برے متے۔مویٰ علیا کا تعلیم سے نکل چکے تھے۔اس کی پاداش میں اللہ رب المعزت نے ان کے لیے بوری دنیا میں سرگردال رہتے ہوئے زندگی گزارنا مقدر کردیا۔ ان کی نہ کوئی حکومت تھی اور نہ ہی کی ایک جگدا کھے رہے۔ارشاد فر مایا:

﴿ وَ قُلْنَا مِنُ بَعْدِهِ لِبَنِي إِسْرَاءِيْلَ اسْكُنُوا الْآرْضَ فَإِذَا جَاءً وَعُدُالْالْخِرَةِ جَنْنَا بِكُمْ لَهِيْفًا ۞ ۞

''ہم نے بنی اسرائیل سے کہہ دیا: کہ زمین کے کونے کونے میں متفرق ہوکر بسو، جب آخرت کا وعدہ قریب ہوگا تو ہم تمہیں اکٹھا کریں گے۔''

یہود ونصاریٰ میں جب دین کا کچھ شمتہ باقی تھا تو ہمیشدایک دوسرے سے برسر پیکار رہے

البقره: 113 . ② الاسراء: 104 .

### اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقہ 📗 37 🖟

اورایک دوسرے ہے مسلسل قتل و غارت گری کرتے رہے۔

جب دونوں قوموں نے اپنے محرف دین کا جوا کندھوں سے نکال پھینکا تو اس وفت سے دونوں نے سیای مصالح کی بنا پر ایک دوسرے سے گھ جوڑ کر رکھا ہے۔لیکن یاد رہے کہ یہودیوں نے ہی اپنے مکرو فریب اور خبث سے اپنے خبیث افکارواخلاق کو نصار کی پرتھوپ رکھا ہے۔انہی کی تحریک سے نصار کی حرکت کرتے ہیں۔

یہودیوں نے اس وقت دنیاوی مصالح کی خاطر دین کے نام نے یہودیوں کو اکٹھا کرنے کے لیے اسرائیل نام کی حکومت تمام دنیا کے اعداء اسلام کی مدد سے قائم کی ہے۔ ہزاروں صدیوں کے بعد ان کو یکجا ہونے کا موقع ملا ہے پھر بھی اکٹھا نہیں ہو پارہے ہیں۔ یہ حالت تھی یہود و نصار کی گی۔

عرب وعجم کی حالت گراہی کو اللہ رب العزت نے بیان کر کے پھر مدایت کی نعمت کو اس طرح یا د دلایا ہے:

﴿ لَقَلُ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ اِذْ بَعَثَ فِيْهِمْ رَسُولًا مِّنُ اَنُفُسِهِمْ يَتُلُوهُمُ الْكِتْبَ وَ اَنْفُسِهِمْ يَتُلُوا عَلَيْهِمْ النِتِهِ وَ يُزَكِّيْهِمْ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَ الْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوْا مِنْ قَبُلُ لَفِيْ ضَلَلِ مُّبِيْنِ۞﴾ 

(الْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوْا مِنْ قَبُلُ لَفِيْ ضَلَلِ مُّبِيْنِ۞﴾

"بے شک مومنوں پر اللہ تعالیٰ کا بڑا احسان ہے کہ انہیں میں سے ایک رسول ان میں بھیجاجو انہیں اس کی آیتیں پڑھ کر سنا تا ہے اور انہیں پاک کرتا ہے اور انہیں کتاب اور حکمت سکھا تا ہے یقینا یہ سب اس سے پہلے کھلی گمراہی میں تھے۔"

الله رب العزت نے ایک مدت کے بعد جبکہ ہدایت کے راستے لوگوں کی نظروں سے اوجھل ہو چکے تھے۔ ادیان کی اصل صورت بدل گئ تھی۔ دنیا میں بت پرسی اور صلیب پرسی کا

٠ آل عمران : 164 .

## ا تباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه

دور دورہ ہو گیا تھا، پوری دنیا میں فساد عام ہو چکا تھا، سرکشی اور جہالت کی حد ندرہ گئی تھی۔اس حالت میں نبوت کی ہدایت اور روشنی کی سخت ضرورت تھی آیسے میں اللہ رب العزت نے اپنی رحمت ہے آپ سائیٹیا کو رحمت بنا کر دنیا میں ہدایت کی نعمت ہوگوں کو نوازا۔ قاضی سلیمان منصور پوری بڑھنے نے سیرۃ النبی منائیٹیا میں اس حالت زار کا خاکہ پیش کیا ہے۔ بعثت کے وقت عالم کی حالت کے عنوان سے لکھتے ہیں:

یہ یاد رکھنا چاہیے کہ جس وقت نبی کریم مُلَّاتِمُ عالم کے لیے مبعوث ہوئے۔ یہ وہ زمانہ تھا کہ تمام عالم پر جہالت کی تاریکی چھارہی تھی۔ وحشت و درندگی کا دنیا پر تسلط تھا۔ انسانیت، تہذیب، اخلاق کے نام شاید کتابوں میں نظر آ کتے تھے مگر دلوں پرکوئی اثر نہ تھا۔

الف ..... بنی اسرائیل تو مسیح ہے بھی پہلے سانپ اور سانپ کے بیچے کہلانے کے مستحق تضہر چکے تھے۔ اب مسیح کی لعنت سے ظاہری شکل وصورت کے سواان میں آ دمیت کا ذرا بھی نشان باتی ندر ہا تھااور ہمسایہ قو مول کے اثر سے ان میں بت پرتی قائم ہو چکی تھی۔

ب ...... بورب میں جہالت ووحشت کا دور دورہ تھا۔ انگلتان مین برٹن اور سیکسن وحثی تو میں آ بادتھیں۔ نارتھمبر لینڈ ، ٹدلینڈ ، کون ٹیز ، نارفو ک ،سوفو ک ،ساسکیں (اضلاع انگلتان) میں ورڈن بت کی برستش ہوتی تھی۔

فرانس ، برن ہلا ،سگ فرٹ ،فرے دی گوٹن دی ،مل ہے رک ،نصف پڑ افسانہ زمانہ میں تھا جبکہ پادریوں کے ایماسے بہت می بیہود گیاں ردار کھی جاتی تھیں ۔

فرانس ہمیشہ سیکسن قوم سے دریائے الب پر معرکہ آرار ہتا تھا۔ بیاڑائی 782ء کے بعد تک جاری رہی جبکہ ساڑھے چار ہزار سیکسن قیدی نہایت ہے رحمی سے شہر ورڈون میں ہلاک کبے گئے۔ منگری ان دنوں انتہا درجہ کی وحثی و ناشائستہ آ وارہ قوم کے ہاتھوں میں تھا جس کو وحشانہ

اور ظالمانہ وسائل سے اپنے مذہب میں لایا گیا تھا۔ 🛈

<sup>©</sup> سول ایند ملوی گزٹ 12 را کتوبر 1907 ء ایڈینوریل نوٹ۔

## اتباع شنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه

ج: ..... ایران پر مژدکیه کا زور تھا۔ جنہوں نے زن،زر،زمین کے وقف عام کردیے سے اخلاق وانسانی تر قیات کو ملیامیٹ کردیا۔

و:..... ہندوستان میں پرانوں کا زمانہ شروع ہو گیا تھا <sup>©</sup>اور بام مارگی فرقہ قابو یافتہ تھا۔ وہ اینے گندے اصولوں کی طرف بندگانِ خدا کی رہبری کرتے تھے۔

مندروں میں زن ومرد کی برہنگی کی تمثالیں بنا کررکھی جاتی تھیں اور انہی کی پرستش کی جاتی تھیں۔عبادت خانوں کے درو دیوار پر ایسی سرایا فخش تصویریں کندہ کی جاتی تھیں جن کے تصورے ایک مہذب شخص کونفرت آنی جائے۔

ھ: ..... چین کے باشندوں نے اپنے ملک کوآسانی فرزندگی بادشاہت سمجھ کر خداسے منہ موڑلیا تھا۔ ہر کام کے بُت جدابدا مقرر تھے۔ کوئی بارش کا ،کوئی اولا دکا،کوئی جنگ کا، کوئی امن کا ،اور ہرایک بُت کوسزا دینا بھی بادشاہ ہی کے اختیار میں تھا۔ کانفیوشش کوچین کا مصلح سمجھا جاتا ہے لیکن اس وقت تک اس کا بھی ظہور نہ ہوا تھا

و:.....مصر میں عیسائیت زوروں پرتھی۔ مسے علیا کی شخصیت اور ابنیت کی تعریف وتحدید،
توقد وتفریق کے متعلق روز روز نئے نئے اعتقادات پیدا ہوتے۔ نئے نئے فرقے بنتے تھے۔
ایک فرقہ دوسرے فرقہ کی تکفیر کرتا، اپنے مخالف کو قبل کرنے اور آگ میں جلانے سے بھی دریغ نہ کرتا تھا۔

ید مختصر حالت ان ممالک کی ہے جو زبر دست حکومتوں اور شرایعتوں کے زیر اثر تھے اور جن میں سے ہرایک کو بجائے خودعلم وتہذیب کے بڑے بڑے دعوے تھے۔

<sup>🗈</sup> اردوتهذیب قدیم هندوستان \_مٹرآ ریسی \_ دیٹ ، ک :37.

## اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه

ہادی اُن کی ہدایت کے لیے پہنچا تھا۔ اس حیوانی آزادی کی پر بے علمی، جہالت اور اقوام متمد نہ سے علیحدگی اور اجنبیت نے ان کی حالت کو اور بھی زیادہ تباہ کردیا تھا۔ اس بدترین حالت ہی نے ان کو زیادہ واجب الرحم تھہرایا اور رب العالمین نے اصلاح عالم کا آغاز اسی جگہ سے ہونا پیند فرمایا۔ (2)

یاد رہے کہ جس زمانے میں بعثت نبوی ہوئی اس زمانے میں پورے عرب پر جہالت کا اندھیرا چھا چکا تھا، وحشیت اور بربریت کاغلبہ تھا۔

جب الله مالك الملك في بيارے نى محمد مَنْ اللهُ كو نبوت و رسالت سے نوازا۔ آيت كريمه نازل ہوئى۔

﴿ اِقُرَا بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ أَخَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ أَاقُرَا وَرَبُّكَ الْاَكْرُمُ أَالَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ فَعَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمُ يَعْلَمُ ﴾ \*\*

"اس رب کے نام سے پڑھو، جس نے تمام مخلوق کو بیدا کیا ،انسان کو جے ہوئے خون سے بیدا کیا ، پڑھو!اور تمہارا رب سب سے بڑھ کررم وکرم والا ہے جس نے قلم کے ذریعے سکھایا۔"

نيزيه آيت بھي نازل ہوئي:

﴿وَ أَنْذِرُ عَشِيْرَتَكَ الْأَقْرَبِيْنَ ۞﴾ <sup>®</sup>

آزادی وہ ہے جو قانون اور ندہب کی پابندی کے تحت میں ہر شخص کو حاصل ہے اور حیوانی
 آزادی وہ ہے جو قانون اور ندہب کے اثر کو باطل تشہرا کر حاصل ہوئی ہو۔

<sup>(2)</sup> رحمت للعالمين \_ ح ، اول ص:53-55.

<sup>۞</sup> العلق . ﴿ الشعراء : 214 .

### اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه 📗 41 🏂 📗 💮

''آپاپ قریبی خاندان کے لوگوں کواللہ سے ڈرائیں۔'' اس وقت عرب کی سرز مین دین حق کی پیائ تھی اور اس کے قبول کرنے کے لیے مکمل طور پر صلاحیت رکھتی تھی۔عبداللہ بن مسعود ڈھاٹو کہتے ہیں:

العَبَادِ فَاصْطَفَاهُ لِنَفْسِهِ فَابْتَعَنَهُ بِرِسَالَتِهِ ثُمَّ نَظَرَ فِي قُلُوْبِ الْعِبَادِ الْعِبَادِ الْعِبَادِ الْعِبَادِ فَاصْطَفَاهُ لِنَفْسِهِ فَابْتَعَنَهُ بِرِسَالَتِهِ ثُمَّ نَظَرَ فِي قُلُوْبِ الْعِبَادِ الْعِبَادِ بَعْدَ قَلْبِ مُحَمَّدِ عَلَيْ فَوَجَدَ قُلُوْبَ أَصْحَابِهِ خَيْرَ قُلُوْبِ الْعِبَادِ فَعَلَى مُحَمَّدِ عَلَيْ فَوَجَدَ قُلُوبَ أَصْحَابِهِ خَيْرَ قُلُوبِ الْعِبَادِ فَعَدَ قَلْبِ مُحَمَّدِ عَلَيْ فَلَوْبَ الْعِبَادِ فَعَرَادَاءَ نَبِيهِ يُقَاتِلُونَ عَلَى دِيْنِهِ وَمَا رَأَقُ اللَّهِ سَيِّى الْمُسْلِمُونَ فَخَمَنَافَهُ وَعِنْدَ اللَّهِ سَيِّى الْمُسْلِمُونَ حَسَنَا فَهُوعِنْدَ اللَّهِ سَيِّى اللَّهِ مَسَنَّ وَمَا رَأَوْاسَيِنَا فَهُوعِنْدَ اللَّهِ سَيِّى اللَّهِ سَيِّى اللَّهِ مَسَنَّ وَمَا رَأَوْاسَيِنَا فَهُوعِنْدَ اللَّهِ سَيِّى اللَّهِ سَيِّى اللَّهِ حَسَنَ وَمَا رَأَوْاسَيِنَا فَهُوعِنْدَ اللَّهِ سَيِّى اللَّهِ مَسِي اللَّهُ اللَّهِ سَيِّى اللَّهِ عَلَيْهُ كَا وَلَ تَعَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ كَا وَلَ تَعَالِهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّه

نی کریم مالیّن نے بھی ربی اپنے خاندان کو سب سے پہلے مخاطب فرمایا صحیح بخاری میں ہے، عبداللہ بن عباس جائی کہتے ہیں: کہ جب ﴿ وَ اَنْدِارُ عَشِيْرَ تَكَ الْآقُر بِيْنَ ﴾ نازل ہوئى آپ کوہ صفا پر چڑھ کر پکار نے گئے! اے فہر کی اولاد! اے عدی کی اولاد! اور قریش کے دوسرے خاندانوں کو بھی پکارا لوگ اکشے ہوئے یہاں تک کہ اگر کوئی نہ آ سکا تو اپنی طرف سے کی دوسرے کو بھیج دیا۔ ابولہب بھی آیا: آپ نے مخاطب کر کے کہا: کہ کیا اگر میں تم سے کہوں کہ ایک فوج وادی میں ہے اور تمہارے اوپر حملہ کرنے ہی والی ہے۔ تو کیا تم میری سے میں سے اور تمہارے اوپر حملہ کرنے ہی والی ہے۔ تو کیا تم میری

٠ مسند أحمد : 1/379 ، 3600 .

## 📈 اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه

تقىدىق كروكى؟ سب نے كہاكە ' ہال ' آپ كو كبھى جھوٹ بولتے ندسنا گيا۔

آپ نے فرمایا: کہ میں تہمیں سخت عذاب سے ڈرار ہا ہوں۔ س کر ابولہب نے کہا: تم ہلاک ہو جاؤ، کیا ای لیے اکٹھا کیا تھا؟اس پر سور ہ ﴿ تَبَّتْ یَکَاۤ اَبِیۡ لَهَبٍ وَّ تَبَّ ﴾ نازل ہوئی۔ ①

نیز صحیح بخاری میں سیّدنا ابو ہریرہ دُلائی سے روایت ہے کہ جب ﴿ وَ أَنْ فِرْدُ عَشِیْدُ تَكَ الْآقُو بِدُن ﴾ نازل ہوئی۔ تو آپ انے خطاب فرمایا: اے قرایش کے لوگو، یا اس معنی كاكوئی دوسرا لفظ تھا، این نفس كوفر بدلو، اللہ سے بردھ كر میں تمہیں كوئی فائدہ نہیں بہنچا سكتا۔ اے عبد مناف كی اولاد، اللہ كی مرضی کے خلاف میں تمہیں كوئی فائدہ نہیں بہنچا سكتا۔ اے ججا عباس، اللہ سے میں آپ كونہیں بچا سكتا۔ اے رسول اللہ كی بھوپھی صفیہ، اللہ کے عذاب سے میں تمہیں نہیں بہا سكتا۔ اے فاظمہ (لخت جگر محدرسول اللہ ) میرے مال میں سے جو عبارہ ما نگ لو، اللہ كی مرضی کے خلاف میں تمہیں كوئی فائدہ نہیں بنجا سكتا۔

اس کے بعد اللہ رب العزت نے آپ کو دعوت وین کوعلی الاعلان لوگوں تک پہنچانے کا عم دیا: ﴿ فَاصْلَاعُ بِمَا تُؤْمَرُ وَ أَعْرِضْ عَنِ الْمُشْهِرِ كِيْنَ ۞﴾ ۞

"جس چیز کا آپ کو هم ہے اس کا عام اعلان کردو! مشرکین کی پرواہ نہ کرو۔"

آپ کو بد بھی تھم ہوا کہ کہدد بجئے:

﴿ يَا يُهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ النَّكُمُ جَمِيْعًا ﴾ (

"ا \_ لوگو! میں تم سب کی طرف رسول بنا کر بھیجا گیا ہوں ۔"

اور اسی طرح دوسری آیات بھی ہیں جن میں نبی کریم مُلَّاثِیْم کے تمام لوگوں کی طرف رسول

بنا کر بھیجے جانے کا ذکر ہے۔

٠ صحيح بخاري، رقم: ٥٢.٥٠

الحجر: 94.
 الاعراف: 158.

#### اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقہ 🔰 43 🌿 👢 🖳

یہ چیز دین اسلام کی واضح تعلیمات میں ہے ہے کہ آپ طائیل کی خاص قوم کے نہیں بلکہ تمام انسانیت کے رسول ہیں۔

نیز آپ کے بعد کوئی نی نہیں آنے والا ہے، آپ کو اللہ تعالی نے خاتم النبیین بنا کر بھیجا: ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدٌ لُ اللّٰهِ وَ خَاتَمَهُ

النَّبِيِّنَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمًا ﴾ النَّبِيِّنَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمًا

''محمد طَالِيَّا تَمَ مردوں مِيں کسی كے باپ نہيں ہیں، آپ اللہ كے رسول اور خاتم البّيين ہيں اور الله ہر چيز كاعلم ركھتا ہے۔''

یہ آیت نص صرح ہے کہ آپ کے بعد کوئی نبی نہیں۔ اور جب کوئی نبی نہیں تو پھر بدرجہ کوئی نبی نہیں تو پھر بدرجہ کا و اولیٰ کوئی رسول نہیں ہوسکتا۔ کیونکہ رسالت کا مقام نبوت کے مقام سے اعلیٰ ہے کیونکہ ہر رسول نبی ہے لیکن ہرنبی رسول نہیں ہوتا۔

آپ کے خاتم النبیین ہونے ہے متعلق بے ثار سچے احادیث بھی آئی ہیں۔ اب اگر کوئی شخص آپ کے خاتم النبیین ہونے سے متعلق بے ثار سے تو وہ دجال و کذاب ہے۔ اور ایسے کذابین مدعیان نبوت کے ہونے کی خبر نبی کریم ملائیڈ نے خود دی ہے۔

نبی کریم ملاتیا اللہ کی طرف حکمت اور خوش اسلوبی سے لوگوں کو دعوت دیتے رہے، رات دن چیکے سے اور پھر اعلان کرتے ہوئے اس میں لگے رہے، ہزار مشکلات سامنے آئیں لیکن آپ کواپنے کام سے نہ روک سکیں۔

٠ الاحزاب: 40 .

## اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 📗 👫 🛴 🌊

اذیتیں پہنچائیں گئیں۔ یہاں تک کہ لوگ اپنا گھر بار حچوڑ کر ہجرت کرجانے پر مجبور ہوگئے۔ آپ مُلَّائِمُ نے انہیں مشورہ دیا کہ حبشہ کا بادشاہ عادل ہے اس کے یہاں چلے جاؤ، جو لوگ جاسکے جنہیں راستہ ملا حبشہ کو ہجرت کر گئے۔

نی اکرم طَالِیَا جی کے ایام میں منی وعرفات ومزدلفہ میں قبائل عرب کو دعوتیں دیتے رہے۔ منی میں عقبہ کی جگہ مدینہ منورہ کے اُوس وخزرج کے پچھ لوگوں نے آپ کی دعوت کو قبول کیا اور آپ سے بیعت کی ، کہ اگر آپ ہمارے یہاں آ جا کیں تو ہم آپ کی مدد اس طرح کریں گے جس طرح اینے اہل دعیال کی کرتے ہیں۔

اس کے بعد کچھ مظلوم مسلمانوں کو آپ نے مدینہ منورہ کو ہجرت کرنے کا حکم فر مایا۔ آہتہ آہتہ مسلمان کافی نعداد میں وہاں انسھے ہوگئے، پھر آپ مُلَّاثِیْلُ کو بھی اللّٰہ نے مدینہ کو ہجرت کا حکم دیا آپ بھی ہجرت وطن پر مجبور ہوگئے۔

جس وطن میں انسان کی پیدائش و پرورش ہوئی ہو، بڑھا بلا ہو،اس کا جھوڑنا، بلکہ وہاں سے بدر کیا جانا بہت ہی شاق ہوتا ہے۔ درد وغم کی بیتصویر نبی اکرم افضل الخلق مُثَاثِیْما کی اس حدیث سے صاف نظر آتی ہے، اور تصور کیا جا سکتا ہے کہ انھنل الخلق وافضل الرسل مُثَاثِیْما کو اس حادثہ سے کس قدر ایذاء پیچی ہوگ۔

جناب عبداللہ بن عدی بن الحمراء رہائٹۂ کا بیان ہے کہ میں نے رسول اللہ مُٹائٹیڈم کو''حزورہ'' مقام پر کھڑے ہوئے میہ کہتے ساہے :

" وَاللّهِ إِنَّكِ لَخَيْرُ أَرْضِ اللَّهِ وَأَحَبُّ أَرْضِ اللَّهِ اِلَى اللَّهِ وَلَوْلَا أَيِّى أُخْرِجْتُ مِنْكِ مَا خَرَجْتُ. » (أَ

٠ سنن ترمذي، حديث رقم: 3925 مسند احمد، حديث رقم: 18739 .

## اتباع سنت اور صحابه و انمه کے اصول فقه 45 //

عبدالله بن عباس بالنفاكي روايت ہے كه نبي كريم مالية في فرمايا:

''اے مکہ! تو سب سے اجھا اور اللہ کے نزدیک سب سے محبوب شہر ہے اگر تیری
قوم نے مجھے نہ نکالا ہوتا تو میں تیرے علاوہ کہیں اور سکونت نہ اختیار کرتا۔''<sup>©</sup>
نی کریم مُناہِّا اور آپ کے جو صحابہ ہجرت کر سکتے تھے مدینہ منورہ میں جا بسے لیکن کفر کو سکون نہ ملا۔ کفار نے دیکھا کہ اسلام اور مسلمانوں کو مدینہ میں پناہ اور طاقت مل گئی تو خود ان کو اینے اوپر خطرہ محسوں ہوا ،اور پھریہ ہرگز نہ جا ہے تھے کہ اسلام بھیلے۔ تو اسلام اور مسلمان

کو جنگوں سے دو چار کر دیا ،مسلمانوں کوان ہے گئی جنگیں لڑنی پڑیں۔ آخر اللّٰہ رب العزت نے اپنی فوج اور حزب کو فتح اور تمام مخالفین کو شکست دی۔ اور وہ

ا سراللد رب سرت سے اپن مون اور ترب و یں اور منام کا بین کو تعنیب دی۔ اور وہ دن آیا کہ جس مکہ نے آپ کو ہاہم نکال دیا تھا وہ آپ کا استقبال کررہاہے آپ اس میں فاتح کی حیثیت سے داخل ہوئے ،اور اللّٰہ رب العزت کا وعدہ پورا ہوا'

''جس رب کریم نے آپ کے اوپر قرآن نازل فرمایا: وہ آپ کو دوبارہ معادلیعنی مکہ والیس لائے گا۔''

اس کے بعد لوگ جوق درجوق اسلام میں داخل ہونے گے۔ جزیرہ عرب کے لوگ اہل مکہ کے اسلام لانے کا انتظار کرہی رہے تھے، اب اسلام میں داخل ہو گئے:

﴿ إِذَا جَآءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ فَوَرَآيُتَ النَّاسَ يَلُخُلُونَ فِي دِيْنِ

اللهِ أَفُواجًا نَّ فَسَبِّحُ بِعَمْدِرَبِّكَ وَاسْتَغْفِرُكُ ۚ اِنَّهٰ كَانَ تَوَّا اَبًا أَنَّ اللهِ

<sup>:77</sup> سنن الترمذي: 723/5 موارد الظمآن، ص: 253 .

<sup>@</sup>القصص: 85 - ﴿ النصر .

## اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 📗 46 🏂 🚅

''اے اللہ کے رسول! جب اللہ کی نفرت اور فتح آجائے اور لوگ دین میں فوج در فوج داخل ہوجا کیں تو آپ رب کی شبیج حمد کے ساتھ کریں! اور اس سے مغفرت طلب کریں ،وہ تو بہ کو قبول کرنے والا ہے۔''

جناب عیاض بن حمار مجاشعی واثن سے روایت ہے کہ نبی کریم مُنافیظ نے فر مایا: اللہ تعالیٰ نے زمین والوں کی طرف نظر فر مائی۔ عرب وعجم سے سوائے چند اہل کتاب کے سب سے ناراض ہوا۔ اور فر مایا:

«إِنَّمَا بَعَثْتُكَ لِأَبْتَلِيْكَ وَأَبْتَلِىَ بِكَ وَأَنْزَلْتُ عَلَيْكَ كِتَابًا لَايَغْسِلُهُ المَاءُ تَقْرَؤُهُ نَائِمًا وَيَقْظَانَ.» <sup>(1)</sup>

'' کہ میں نے آپ کورسول بنا کر بھیجا ہے اس میں آپ کا امتحان اور آپ کے ذریعہ لوگوں کا امتحان ہے۔ آپ پر میں نے ایسی کتاب نازل کی ہے کہ پانی کے دھونے سے بھی وہ نہ مٹے گی۔ آپ اسے سوتے جاگتے پڑھیں گے۔'' اللّذرب العزت نے اصحاب رسول ہے کمل رضامندی کا اعلان فرمادیا:

﴿ وَالسَّبِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهْجِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِيْنَ الْمُهْجِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِيْنَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَاعَلَّ لَهُمْ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَاعَلَّ لَهُمْ جَنْتٍ تَجُرِيْ تَحْتَهَا الْأَنْهُرُ خُلِدِيْنَ فِيْهَا آبَدًا ﴿ ذَٰلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ۞ ﴿ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

① صحيح مسلم: 2197/4، رقم: 2865.

<sup>۞</sup> التوبة : 100 .

## اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه

"اور جومہا جرین اور انصار سابق اور مقدم ہیں اور جینے لوگ اخلاص کے ساتھ ان کے پیرو ہیں اللہ ان سب سے راضی ہوئے اور وہ سب اس سے راضی ہوئے اور اللہ نے ان کے لیے ایسی جنتیں مہیا کر رکھی ہیں جن کے نیچے نہریں جاری ہوں گی جن میں وہ ہمیشہ رہیں گے یہ بڑی کامیابی ہے۔"

#### نيز ارشاد فرمايا:

''یقینا اللہ تعالی مومنوں سے خوش ہو گیا جبکہ وہ درخت تلے آپ سے بیعت، کر رہے تھے ان کے دلوں میں جو تھا اسے اس نے جان لیا تھا اور ان پر اطمینان نازل فرمایا اور انہیں قریب کی فتح کے ثواب سے نوازا۔''

لوگوں کے دلوں سے بغض وحمد اور اختلاف زائل ہو گیا ،سب ایک دل ہو گئے جب کہ پہلے ہمیشہ ایک دوسرے سے برسر پرکار اور دست و گریبان رہا کرتے تھے ہرایت یاب ہوکرلوگوں کو ہدایت دسینے گئے جبکہ پہلے کھلی گمراہی میں تھے۔ بھوکے تھے ،اللہ تعالیٰ نے ان کے لیے زمین کے خزانے کھول دئے میسب کچھ عقیدہ وعمل میں خالص دین پر تمسک کے لیے زمین کے خزانے کھول دئے میسب کچھ عقیدہ وعمل میں خالص دین پر تمسک کے نتیج میں ہوا۔اللہ تعالیٰ نے صحابہ اور تمام مسلمانوں کو اختلاف و تفرق سے ڈرایا تھا۔ وہ اختلاف سے بھی دور ہوگئے:

﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيْعًا وَ لَا تَفَرَّقُوا وَاذْ كُرُوا يِعْمَت اللهِ عَلَيْهُ وَاخْتُمُ بِيعْمَتِهَ عَلَيْكُمْ اذْ كُنْتُمْ آغْدَا اللهِ عَلَيْكُمْ اذْكُنْتُمْ آغْدَا الله عَلَيْكُمْ اذْكُنْتُمْ آغْدَا أَفَالَهُ عَلَيْكُمْ الْفُولِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِيعْمَتِهَ

① الفتح : 18 ·

### اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه

إِخْوَانًا ۚ وَ كُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَٱنْقَنَكُمْ مِّنْهَا \*

كَنْ لِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ الْيَتِهِ لَعَلَّكُمْ مَهْتَكُونَ ۞

''الله تعالیٰ کی رخی کوسب ملکر مضبوط تھام لو،اور پھوٹ نہ ڈالو،اور الله تعالیٰ کی اس نعمت کو یاد کرو جب تم ایک دوسرے کے دشمن تھے تو اس نے تمہارے دلوں میں الفت ڈال دی، تم اس کی مہر بانی ہے بھائی بھائی ہو گئے ،اور تم آگ کے گڑھے کے کنارے پر پہنچ چکے تھے تو اس نے تمہیں بچالیا۔الله تعالیٰ اس طرح تمہارے لیے این نشانیاں بیان کرتا ہے تاکہ تم ہدایت یاؤ۔''

وحدت عقیدہ وعمل کی بنا پر تمام بلاد اسلام میں امن پھیل گیا۔ اور وہ زمانہ آیا جس کی خوشخبری نبی اکرم ملاقیظ نے دی تھی۔

صیح بخاری میں ہے، عدی بن حاتم والنظ کہتے ہیں کہ میں نبی کریم مظافیا کی مجلس مبارک میں حاضر تھا اس درمیان ایک آ دمی نے آ کرفقر وفاقہ کی شکایت کی۔ اس پر نبی کریم مخافیا نے مجھ سے کہا: عدی تم نے جرہ شہر دیکھا ہے؟ "فُلٹُ لَمْ أَرَهَا وَقَدْ أُنْبِنْتُ عَنْهَا" ''میں نے کہادیکھا تو نہیں مگراس کے بارے میں معلومات رکھتا ہوں۔''

### آب ملاقظم نے فرمایا:

"فَاِنُ طَالَتْ بِكَ جَيَاةٌ لَتَرَيَنَ الظَّعِيْنَةَ تَرْتَحِلُ مِنَ الْحِيْرَةِ حَتَّى تَطُوْفَ بالكَعْبَةِ لَا تَخَافُ أَحَدًا اللَّاللَّهِ."

اگرتمہاری عمر کبی ہوئی۔ تو تم دیکیولو گے کہ عورت اکیل جیرہ سے سوار ہوکر سفر کر کے کعبہ شریف پہنچ کر طواف کر ہے گی ، اللہ کے علادہ اسے کسی سے خوف نہ ہوگا۔'' عدی ڈٹائٹو کہتے ہیں کہ میں نے اپنے دل میں سوچا کہ اس وقت بن طی کے برقماش لوگ

آل عمران: 103.

## ا تباع سنت اور صحابه و انمه کے اصول فقه

جنہوں نے پورے ملک میں فساد کی آگ بھڑ کا رکھی ہے، کہاں چلے جائیں گے۔
پھر آپ ملک ٹیڈ نے فرمایا: کہ اگر تمہاری عمر لمبی ہوئی تو کسریٰ کے خزانے کوتم لوگ فتح
کرو گے۔ میں نے بوچھا: کسریٰ بن ہرمز ؟ فرمایا: ہاں کسریٰ بن ہرمز کا فزانہ آپ نے
فرمایا: کہ اگر تمہاری عمر لمبی ہوئی تو وہ زمانہ دیکھ لوگے کہ آ دمی تھیلی بھر کرسونا یا جاندی لے کر
نکلے گا اس مقصد ہے کہ کوئی اسے قبول کر لے ، تو وہ کی کومختاج نہ پائے گا کہ وہ سونا یا جاندی
اس سے لے لے اور جان لو! ہم میں سے ہرایک اللہ سے ملاقات کرے گا۔ اللہ اور بندے
کے درمیان کوئی ترجمان نہ ہوگا۔

الله تعالی اس سے پوچھے گا۔ کیا میں نے تمہارے پاس رسول نہ بھیجا تھا جومیرے احکام کو پہنچاہے؟ بندہ کہے گا میشک بھیجا تھا۔ الله کہے گا کہ کیا ہم نے تمہیں مال نہیں دیا تھا؟ تمہارے اوپر اپنا فضل نہیں کیا تھا؟ بندہ کہے گا کیوں نہیں۔ بندہ اپنے دائیں بائیں دیکھے گا تو اسے جہنم ہی نظر آئے گی۔ عدی جانئے کہتے ہیں کہ بیار نے رسول مُناتِیْنِ کو کہتے ہوئے سنا:

"إِتَّقُوا النَّارَ وَلَوْبِشِقَ تَمْرَةٍ فَمَن لَمْ يَجِدْ شِقَّ تَمْرَةٍ فَبِكَلِمَةٍ طَيِّبَةٍ."
"ك جہنم ہے بيخ ك اسباب يمل كرو۔ يجھ نہ ہوتو آدهى تجور بى الله كى راہ بيس خرچ
كرى جوآدهى تجور بھى نہ پائے تو اچھى بات كه كربى جہنم نے بيخ كى كوشش كرے۔"
عدى بن حاتم جاتئ کہتے ہيں: "فَرَ أَيْتُ الظَّعِيْنَةَ تَرْتَحِلُ مِنَ الْحِيْرَةِ حَتَّى تَطُوْفَ بِالْكَعْبَةَ لَا تَخَافُ الْاللَّهُ."

''کہ وہ زمانہ میں نے ویکھا کہ اکیلی سوارعورت جیرہ سے چل کر کعبہ کا طواف کررہی تھی اللہ کے علاوہ کسی سے کوئی خوف نہ رکھتی ۔''

اور میں کسریٰ کے خزانے کو فتح کرنے والوں میں سے تھا۔ اگرتم لوگوں کی عمر لمبی ہوئی تو پیارے رسول مُلَیِّیْنِ کی یہ بات بھی و کمچھ لوگے کہ آ دمی سونا چاندی لے کر نکلے گالیکن کوئی لینے والا نہ ملے گا۔ <sup>©</sup>

٠ صحيح بخاري ، حديث رقم: 3595 .

### 50

#### اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه



# صحابہ کرام نے کس طرح نبی کریم مَالِیْنِ سے دین سیکھا؟

یہ بات واضح ہے کہ لوگ عقیدہ صحیحہ اور اللہ کی عبادت سے بھٹکے ہوئے تھے۔ نبی اکرم ملاہیاً است اللہ کے اس کے دل ایمان کی جاشی نے پر تھے۔ نبی کریم ملاہیاً سے بلا واسطہ دین سکھتے۔ آپ سلائی اللہ کی کتاب قرآن اور اپنی سنت سکھاتے۔ اور صحابہ سے کہ نبی کریم ملاہیا کے اقوال و افعال اور آپ کی تقریرات کی پوری طرح اتباع کرتے۔ انہیں اللہ کے اس قول پر کممل ایمان تھا:

﴿ وَ مَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَ لَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ آمُرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ آمُرِهِمُ وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَسُولُهُ فَقَلُ

ضَلَّ ضَلْلًا مُّبِيْنًا ۞ <sup>①</sup>

''کسی مومن مردیا مومن عورت کوحق ہی نہیں کہ جب اللہ اور اس کے رسول کوئی فیصلہ کردیں تو پھراس میں ان کوکسی قتم کا اختیار ہو۔''

انہیں اس پرایمان کال تھا کہ اللہ نے مسلمانوں کو نبی کریم سے صادر ہراس قول وفعل کے لینے کا تھم دیا ہے جس پرخصوصیت رسول کی کوئی دلیل نہ ہو:

﴿ لَقَلُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوَّةٌ حَسَنَةٌ لِّبَنَ كَانَ يَرْجُوا اللهَ

وَ الْيَوْمَ الْأَخِرَوَ ذَكَرَ اللَّهَ كَثِيْرًا ۞ <sup>©</sup>

''مومنو! تمہارے لیے نبی کریم مُؤاثِرًا کی ذات میں اتباع کی اچھی مثال ہے ہر

21: الاحزاب

36: والاحزاب36.

## اتباع سنت اور صحابہ و اثمہ کے اصول فقہ

اس شخص کے لیے جو اللہ تعالیٰ سے امید رکھتا ہے، قیا مت کے دن کی توقع رکھتا ہے۔ اور بکشرت اللہ تعالیٰ کی یاد کرتا ہے۔''

انہیں اس پر ایمان تھا کہ نبی کریم منافیظ ان پر ان کے ماں باپ سے بھی زیادہ رحم و کرم والے ہیں۔سیّدنا ابو ہریرہ والتواروایت کرتے ہیں کہ نبی کریم منافیظ نے فرمایا:

«إِنَّمَا أَنَا بِمَنْزِلَةِ الْوَالِدِ أُعَلِّمُكُمْ فَاِذَا أَتَى أَحَدُكُمُ الْغَائِطَ فَلَا يَسْتَقْبِل الْقِبْلَةَ وَلَا يَسْتَدْبِرْهَا وَلَا يَسْتَطِبْ بِيَمِيْنِهِ.»<sup>©</sup>

''میں تمہارے باپ کی جگہ ہوں تہہیں سکھا رہاہوں جب کوئی پیشاب پاخانہ کو جائے تو قبلہ کوآ گے یا پیچھے نہ کرے اور نہ ہی داہنے ہاتھ سے استخاء کرے۔''

صحابہ کرام نبی کریم طاقیہ کی تعلیمات سے انحراف جائز نہ سجھتے ۔ حتی کہ ایک بار صلاۃ کے درمیان ہی آپ طاقیہ نے جوتا مبارک اتاراتو دیکھ کرسب نے اپنے جوتے صلاۃ کی حالت میں ہی اتار دیئے۔

سیّدنا ابوسعید الخدری و الله الله علی که نبی کریم طالعیّهٔ جوتے پہن کرلوگوں کو صلاۃ پڑھا رہے تھے ای درمیان آپ ملیّهٔ الله نعلین مبارکین کو اتار کر اپنی با کیں جانب رکھ دیا۔ صحابہ کرام نے دیکھا تو انبول نے بھی فورا اپنے جوتے اتار دیئے۔ جب آپ ملاق پڑھا چکے تو آپ نے سوال کیا: "مَاحمَلَکُمْ عَلیّ اِلْفَاءِ نِعَالِکُمْ،" "کہ آپ لوگوں نے کیوں این جوتے ذکا لے؟ انبول نے جواب دیا:

«رَأَيْناكَ الْقَيْتَ نَعْلَيْكَ فَأَلْقَيْنَا نِعَالَنَا.»

'' كه آپ كود كھ كر ہم نے بھى اپنے جوتے نكال ديئے۔''

آپ نے فرمایا: کہ جبریل ملائٹ نے آ کر مجھے بتایا کہ آپ کے جوتوں میں گندگی لگی ہوئی

شمسند احمد: 250/2 سنن ابوداؤد، حديث رقم: 8.

اتباع سنت اور صمابه و ائمه کے اصول فقه 🔰 52 🥼

ہے۔ تو جب کوئی معجد میں آئے تو اپنے جوتوں پر نظر ڈال لے اگران میں گندگی یا نجاست لگی ہے۔ تو جب کوئی معجد میں آئے تو اوراس میں صلاق پڑھ لے۔ <sup>©</sup> ای طرح نبی کرتم مُنافِیْظ نے لوگوں کو تھم دیا:

 $^{(0)}$  الصَّلُوْا كَمَارَأَيْتُمُوْنِيْ أَصَلِّيْ.

"كه جس طرح مجھے صلاۃ پڑھتے د مكھ رہے ہواى طرح پڑھو۔"

چنانچہوہ ای طرح پڑھتے تھے۔ میچی بخاری میں ہے مالک بن الحویرث کہتے ہیں کہ ہم کچھ ہم کم میں نوجوان نبی اکرم مُلْقِیْم کے پاس آئے اور آپ کی جناب میں بیں ون اور رات رے، آپ مُلِیْم نہایت رحمت وشفقت برتنے والے تھے۔

جب آپ نے محسوں فرمایا: کہ ہم اپنے اہل وعیال کو جانا چاہتے ہیں تو ہم ہے دریافت فرمایا کہتم لوگوں نے اپنے پیچھے کس کوچھوڑا ہے؟ ہم نے بتایا۔تو آپ نے فرمایا:

«إِرْجِعُوا إِلَى أَهْلِيْكُمْ فَأَقِيْمُوا فِيْهِمْ وَعَلِّمُوْهُمْ وَمُرُوْهُمْ.»

'' كهاييخ گھر واپس جاؤ ، و ہيں رہو، انہيں دين سکھاؤ ، اور حكم دو۔''

راوی کہتے ہیں کئی چیزوں کا ذکر کیا، کچھ یاد رہیں، کچھ بھول گیا۔ اور آپ نے فرمایا: کہ جس طرح تم نے مجھے صلاۃ پڑھتے دیکھا ہے اس طرح صلاۃ پڑھا کرو۔

"فَإِذَا حَضَرَت الصَّلَاةُ فَلْيُؤَذِّنُ لَكُمْ أَحَدُكُمْ وَلْيَوُمَكُمْ أَكْبرُكُمْ » ®

"صلاة كاوقت بوتوكوكي ايك اذان كهي بتم مين عركا بزاتهاري امامت كرے-"

آپ نے صحابہ کرام پڑھیں کو ای طرح جج کرنے کو کہا: جس طرح آپ سکھی نے جج کیا۔ جابر ٹائٹ کہتے ہیں کہ میں نے نبی اکرم مکھیٹ کو یوم النح (دس ذوالحجہ) کو دیکھا کہ آپ سواری پر سے جمرات کو کنکریاں مارر ہے تھے اور فرمار ہے تھے:

۞ صحیح بخاری، حدیث رقم:631.

<sup>🛈</sup> سنن ابوداؤد :650 .

⑥ صحیح بخاری، رقم: 628.

## 

"لِتَأْخُذُوْا مَنَاسِكَكُمْ فَإِنِّى لَا أَدْرِى لَعَلِّى لَا أَحُجُ بَعْدَ حَجَتِى هَذِهِ." "
"" تم لوگ مجھ سے اپنے جج کے طریقے سکھ لو، مجھے نہیں معلوم کہ آئندہ اس حج
کے بعد حج کر سکوں گایا نہیں۔''

ابن قیم رشانشہ کہتے ہیں:

'' کہ علم دوطریقوں سے سیکھا جاتا ہے۔ بالواسط اور بلا واسط۔ چنانچہ بلا واسط علم لینے کی سعادت صحابہ کرام کونھیب ہوئی۔ جنہوں نے اس راستے میں ایک دوسرے سے آگے بڑھ کرعلم حاصل کیا۔ اب کوئی شخص ان کے مقام و مرتبہ کو نہیں پہنچ سکتا۔ البتہ اب وبی شخص سب سے آگے ہوگا جو صراط متنقیم کی اتباع صحابہ کرام پھنچ نین کے بہتر طریقے پر دہ کر کرے گا۔ پیچھے رہنے والا وہ ہوگا جو صراط مستقیم کو جھوڑ کر دائیں بائیں جائے گا۔ اس راستہ ہرگز نہ ملے گا۔ اور ہلاکت کے صحوا میں بھنکتار ہے گا۔ اور ہلاکت کے صحوا میں بھنکتار ہے گا۔ "



شعيح مسلم، رقم: 3197.
 شاعلام الموقعين: 6/1.

**/**54

#### اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه



# الله اور رسول مَنَافِينَمُ كَي طرف سے انتباع كا حكم

اللہ تعالیٰ نے مومنین کو نبی کریم ٹائیٹا کی مکمل طور پر اتباع کرنے کا حکم دیا ہے۔ ہراس چیز میں جو آپ اللہ کی طرف سے قر آن اور سنت کی شکل میں لے کر آئے۔

اس کیے ضروری ہوا کہ درمیان میں کسی اور کو متبع کامل نہ بنایا جائے اور اللہ اور رسول مُٹاہیّئظ کے ساتھ کممل خیرخواہی کی جائے۔فر مان باری تعالیٰ ہے:

﴿ قُلُ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّوْنَ اللَّهَ فَاتَّبِعُوْنِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَ يَغْفِرُ لَكُمْ

ذُنُوْبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ ۞ <sup>®</sup>

''اے نبی! لوگوں سے کہہ دیں کہ اگرتم اللہ سے محبت رکھتے ہوتو میری اتباع کرو۔اللہ تہمیں محبوب بنالے گا اور تمہارے گناموں کو بخش دے گا۔اللہ بخشنے والا رحم کرنے والا ہے۔''

یہ آیت اس چیز کا فیصلہ دیتی ہے کہ جو شخص بھی اللہ سے محبت کا دعویٰ کرتا ہے لیکن وہ طریقہ رسول طالع پر نہیں تو وہ اپنے دعوے میں جھوٹا ہے۔ اللہ سے محبت اس وقت حاصل ہو عمق ہے جب آ دی تمام اقوال وافعال واحوال میں شرع محمدی ودین نبوی کی اتباع کرے۔ جیسا کہ صحیح حدیث میں نبی کریم طالع فی فرماتے ہیں:

«مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوْ رَدٌ.» (2)

'' جس کسی نے کوئی بھی عمل ہارے طریقے کے مطابق نہ کیا تو وہ مردود وغیر

شحیح بخاری، 60، کتاب البیوع.

٠ آل عمران: 31.

## اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه

مقبول ہے۔''

ای طرح اللہ تعالیٰ نے فر مایا:

﴿ قُلُ اَطِيْعُوا اللهَ وَ الرَّسُولَ ۚ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْكُنِيرِيْنَ ۞ ۞ ۞ ﴿ الْكُنِيرِيْنَ ۞ ﴾ ۞

''(اے بیارے رسول ) لوگوں ہے کہہ دیجئے ، کہ اللہ اور رسول کی اطاعت کرو۔ اگر لوگ منه پھیریں تو بیٹک اللہ تعالیٰ کفار کو پہند نہیں کرتا۔''

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اپنی اوراپنے رسول کی اطاعت کا تھم دیا ہے۔ اور اس اطاعت کا تھم دیا ہے۔ اور اس اطاعت سے اجتماعاً یا انفراداً اگر کوئی منہ پھیرتا ہے تو وہ کفر کررہا ہے۔ اللہ کے رسول کی اطاعت بھی اللہ کی اطاعت کے ساتھ فرض ہے۔ نیز ارشاد فرمایا:

﴿ وَ أَطِيعُوا اللَّهَ وَ الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ۞ ﴾

''الله اور رسول کی اطاعت کرو۔ تا کہتم پر رحم کیا جائے۔''

اس آیت میں اس بات کی دلیل ہے کہ اللہ اور رسول کی اظاعت سے انسان کو اللہ کی رحمت ملے گی ور نہ رحمت سے دوری ہوگ۔ نیز فرمایا:

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَا اَطِيْعُوا اللهَ وَ اَطِيْعُوا الرَّسُولَ وَ أُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ اللهِ وَ الرَّسُولِ الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوْهُ إِلَى اللهِ وَ الرَّسُولِ الْأَمْرِ مِنْكُمْ ثَوْمِنُونَ بِاللهِ وَ الْيَوْمِ الْأَخِرِ \* ذَٰلِكَ خَيْرٌ وَ اَحْسَنُ اللهِ فَيُلًا ثَهُ اللهِ وَ الْيَوْمِ الْأَخِرِ \* ذَٰلِكَ خَيْرٌ وَ اَحْسَنُ تَأُويُلًا ثُهُ \* ثَامُولُ اللهِ فَي اللهِ اللهِ فَي اللهِ اللهِ اللهِ فَي اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

''اے مومنو! اللہ کی اطاعت اور رسول کی اطاعت کرو۔ اور علماء و حکام کی ۔

آل عمران: 32.
 آل عمران: 132.

(2) النساء: 59 .

#### آتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 🔰 56

اطاعت کرو۔ اگر کسی چیز میں اختلاف ہوتو اللہ ورسول کی طرف لوٹا دو۔ اگرتم اللہ پر اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتے ہو،اس میں تمہاری خیر ہے اور عاقبت کے لیے یہی اچھا ہے۔''

اس آیت میں اللہ اور رسول کی اطاعت کے ساتھ علاء اور حکام کی اطاعت کا بھی تھم ہے۔ لیکن اللہ کی اطاعت مستقل ہے۔ اس طرح قرآن کے ساتھ سنت رسول مُلَّاثِيْنِم کی اطاعت بھی مستقل ہے۔ اُمراء و علماء کی اطاعت اللہ اور رسول مُلَّاثِیْم کی اطاعت کے تابع ہے۔ اگر وہ گناہ کا تھم دیں تو پھران کی اطاعت جائز نہیں۔

پھر اختلاف کے دفت اللہ و رسول کی طرف لوٹانے کی تفییرسلف نے اللہ کی کتاب اور رسول مناقظ کی سنت کی طرف لوٹانا کی ہے۔

یہ اللہ تعالیٰ کا تھم ہے کہ عقیدہ کا مسلہ ہویا فروی مسائل ہوں۔ اختلاف کے وقت ہرایک کو اللہ کی کتاب اور رسول اللہ مَنْ الْمِیْمَا کی سنت سے حل کیا جائے۔ جیسا کہ دوسری آیت میں فرمایا:

# ﴿ وَمَا اخْتَلَفْتُمْ فِينِهِ مِنْ شَيْءٍ فَخُكُمُهُ إِلَى اللَّهِ ﴾

''کسی بھی چیز میں آپس میں اختلاف کرو۔ تو اس کا فیصلہ اللہ ہی ہے لو۔''

تو جس چیز کی صحت پر کتاب وسنت کی شہادت ہو وہی حق ہے۔ اور حق کے علاوہ گمراہی ہی ہے۔اس لیے تمام اختلافات اور لاعلمیوں کو کتاب وسنت کی طرف لوٹادو۔ پھر فر ماما:اگر تمہار اللّٰداور آخرت کے دن پرایمان ہے۔

اس سے معلوم ہوا کہ نزاع کے وقت جو کتاب اللہ اور سنت رسول سے فیصلہ نہ لے وہ در حقیقت اللہ اور آخرت کے دن پر ایمان نہیں رکھتا۔ نیز فر مایا:

﴿ يَسْئَلُوْنَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ ۗ قُلِ الْأَنْفَالُ لِلّٰهِ وَالرَّسُولِ ۚ فَاتَّقُوا - مور — ووو — ووو — — ووو — — ووو — — ووو — ووو الرَّسُولِ ، فَاتَّقُوا

() الشورى : 10 .

## اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقہ 📗 57 🎾 🌊

الله وَاصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ وَاطِيْعُوا الله وَرَسُولَهَ إِنْ سُنتُمْ مُوْمِنِيْنَ ۞ ﴿ الله وَرَسُولَهَ إِنْ سُنتُمْ مُوْمِنِيْنَ ۞ ﴾ (\*\*)

''یہ لوگ آپ سے غلیمتوں کا تھم دریافت کرتے ہیں آپ فرما دیجئے کھٹیمتیں
اللہ کی ہیں اور رسول کی ہیں سوتم اللہ سے ڈرواور اپنے باہمی تعلقات کی اصلاح
کرو۔اور اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی اطاعت کرواگرتم ایمان والے ہو۔''
اس آیت میں بھی اللہ تعالیٰ نے اپنی اور اپنے رسول کی اطاعت کا تھم دیا ہے۔ جو شخص
اطاعت نہیں کرتا وہ موئن ہی نہیں ۔ نیز فرمایا:

﴿ يَاَيُّهَا الَّذِينَ امَّنُوٓا اَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ وَلَا تَوَلَّوُا عَنْهُ وَانْتُمْ

تَسْمَعُوْنَ ۞

''اے ایمان والو! الله کا اور اس کے رسول کا کہنا مانو اور سنتے ہوئے روگر دانی نه کرو۔''

#### مزيد فرمايا:

﴿ وَاَطِيْعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَنْهَبَ رِيْحُكُمُ وَاصْبِرُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَنْهَبَ رِيْحُكُمُ وَاصْبِرُوا اللهِ مَعَ الصّبِرِيْنَ ۞ ﴾ (3)

''اور الله کی اور اس کے رسول کی فرمال برداری کرتے رہو، آپس میں اختلاف نہ کرو، ورنہ ناکام ہو جاؤ گے اور تمہاری ہوا اکھڑ جائے گی اور صبر کرو، یقینا الله تعالی صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔''

یہ آیت واضح طور پر بتاتی ہے کہ اللہ اور رسول کی اطاعت باعث اتحادومحبت ہے اور وہ

|                  | 634             | -63     |
|------------------|-----------------|---------|
| ۵ الانفال : 46 . | . 20: الإنفال © | <u></u> |

## اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه

دونوں قوت اور طاقت کے اسباب ہیں۔ اور ترک اطاعت اور اختلاف و نزاع ناکامی اور کمزوری کے اسباب ہیں۔

حافظ ابن کثیر را الله نے بہت اچھا لکھا ہے: '' کہ صحابہ کرام کو شجاعت واطاعت کا وہ حصہ ملا تھا کہ ان سے پہلے کی امت کو نھیب نہ ہوا۔ اور بعد میں بھی کی کو نہیں مل سکتا۔ انہوں نے نبی کریم طاقع کی برکت سے دلول نبی کریم طاقع کی برکت سے دلول کو دشمن کے مقابلے میں تھوڑی تعداد اور اسلحہ کی کمی کے باوجود روم کو اور شرق وغرب کے ملکوں کو دشمن کے مقابلے میں تھوڑی تعداد اور اسلحہ کی کمی کے باوجود روم و فارس، ترک صقالبہ، بر بر بہش ، سودان ، قبط اور دوسرے لوگوں کو فتح کیا اور سب بر غالب ہوا اور ہوئے یہاں تک کہ اللہ سجانہ و تعالیٰ کا کلمہ بلند ہوا اور دین اسلام تمام ادبیان پر غالب ہوا اور تمیں سال کی مدت میں اسلامی حکومت شرق وغرب میں پھیل گئی۔ اللہ ان سے راضی ہوا۔ اللہ ہمیں بھی ان کے ساتھ اٹھائے۔ وہ بڑا کریم اور دینے والا ہے۔'' ش

بے شک اللہ کا وعدہ پہلے مسلمانوں پر سی خابت ہوا۔ اللہ کی اور رسول کی اطاعت کی بنا پران کی مدد ہوئی۔ ای طرح آخر کے لوگوں پر بھی اللہ کا وعدہ سی خابت ہوا کہ اب جبکہ وہ فرقوں میں بٹ گئے تو دنیا بھر میں تعداد میں کثرت اموال کی کثرت کے باوجود سب سے ذلیل قوم بنے ہوئے ہیں۔

کیونکہ جس قوم پر اللہ نے ہمیشہ کے لیے ذات کی مہر لگادی ہے وہ قوم ان پر غالب ہوکر ان کے خون کی ہولی کھیل رہی ہے۔ ﴿ وَ لَا تَنَازُ عُوْا ﴾ نزاع نہ کرو۔ ورنہ ناکام ہوجا و گئے اور تمہاری طاقت جاتی رہے گی۔ کا منظر سامنے ہے۔ طاقت اور ہیبت رخصت ہوئی، دنیا کھرکی قویس ان کے خلاف ایک رائے ہوکر انہیں ذات کا عذاب چکھارہی ہیں اس کی شکایت اللہ ہی کے جناب میں ہے۔

| نيز فرمايا: |
|-------------|
|             |

٠ تفسير ابن كثير: 433/2 .

#### ً اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه

﴿ قُلُ اَطِيْعُوا اللهَ وَ اَطِيْعُوا الرَّسُولَ ۚ فَإِنْ تَوَلَّوا فَاِتَّمَا عَلَيْهِ مَا حُلِّلُ وَ عَلَيْكُمْ مَّا حُيِّلُتُمْ ﴿ وَ إِنْ تُطِيْعُوهُ مَهْ تَدُوا ﴿ وَ مَا عَلَى الرَّسُوْلِ إِلَّا الْبَلِحُ الْمُبِينُ ۞ ۞ ①

''کہہ دیجے کہ اللہ کی اطاعت کرو اور رسول اللہ کی اطاعت کرو۔ اگرتم نے روگردانی کی تو رسول کے ذیعے تو صرف وہی ہے جو ان پر لازم کر دیا گیا ہے۔ اور تم پر اس کی جوابد ہی ہے جس کا مکلف تمہیں بنایا گیا ہے۔ ہدایت تو تمہیں اس وقت ملے گی جب رسول کی اطاعت کروگے، رسول کے ذیے تو صرف صاف طور پر پہنجا دینا ہے۔''

یے نص صریح ہے کہ اللہ اور رسول ہی کی اطاعت میں ہدایت اور عدم اطاعت میں سراسر عمراہی ہے۔ نیز فر مایا:

﴿ اَقِيْمُوا الصَّلُوةَ وَ اتُوا الزَّكُوةَ وَ اَطِيْعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمُ لَعَلَّكُمُ تُرْحَمُونَ ۞ ۞ \$

''صلاق کی پابندی کرو، زکو ق ادا کرو، اور الله تعالیٰ کے رسول کی فرماں برداری میں گےرہو، تا کہتم پر رحم کیا جائے۔''

### نيز فرمايا:

﴿ يَاكُمُهَا الَّذِيْنَ امَنُوٓا اَطِيْعُوا اللهَ وَ اَطِيْعُوا الرَّسُوْلَ وَ لَا تُبْطِلُوۤا آعۡمَالَكُمۡ۞﴾ ۞

" اے ایمان والو! الله کی اطاعت کرو،اور رسول کی اطاعت کرو، اور اینے اعمال

| _              | <u> </u>       | —•69                  |
|----------------|----------------|-----------------------|
| ٠ منحمد : 33 . | ٠ النور : 56 . | آ النور : 54 <u>.</u> |

### اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه

كوضائع نەكرو\_''

یہ آیت واضنح طور پر بتاتی ہے کہ جو عمل اللہ اور رسول مُظَیِّظُ کی اطاعت کی روشن میں نہ ہو وہ باطل ہے۔ نیز فرمایا:

﴿ اَ أَشْفَقْتُمْ آَنُ تُقَرِّمُوا بَيْنَ يَلَىٰ نَجُوٰ كُمْ صَلَقْتٍ ۚ فَإَذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَتَابَ اللهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيْمُوا الصَّلُوةَ وَاتُوا الزَّكُوةَ وَأَطِيْعُوا الصَّلُوةَ وَاتُوا الزَّكُوةَ وَأَطِيْعُوا اللهَ وَرَسُولَةٌ وَاللهُ خَبِيرٌ مِمَا تَعْمَلُونَ ۞ \* 

وَاطِيْعُوا اللهَ وَرَسُولَةٌ وَاللهُ خَبِيرٌ مِمَا تَعْمَلُونَ ۞ \* 

(اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ ا

"کیاتم اپنی سرگوثی سے پہلے صدقہ نکالنے سے ڈر گئے؟ توجب تم نے یہ نہ کیا اور اللہ تعالیٰ نے بھی تہہیں معاف فرمادیا تواب (بخوبی) صلاۃ تھنتیا ہِم رکھو، زکوۃ دیتے رہواور اللہ تعالیٰ کی اور اس کے رسول کی تابعداری کرتے رہو۔تم جو پچھ کرتے موان سب سے اللہ خوب خبردار ہے۔"

نيز فرمايا:

﴿ وَاَطِيْعُوا اللهَ وَاَطِيْعُوا الرَّسُولَ ۚ فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَالْمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلْغُ الْمُبِيْنُ ۞ ۞ ( )

''(لوگو) الله کا کہنا مانو اور رسول کا کہنا مانو، پس اگرتم اعراض کرو گے تو ہمارے رسول کے ذمے صرف صاف صاف پہنچا دینا ہے۔''

امام زہری فرماتے ہیں: ''اللہ کا کام رسول بھیجنا ہے، رسول کا کام بلیغ اور لوگوں کا کام سلیم کرنا ہے۔'' (فتح القدیر)

الله اور بیارے رسول مُن الله اس کے احکام کی تعمیل ہی میں زندگی ہے اور مخالفت میں ہلاکت

 <sup>(</sup>a) المجادله: 13 .
 (b) المجادله: 13 .

## اتباع سنت اور صحابه و انمه کے اصول فقه 📗 61 کے 🚅

اورموت ہے۔ارشادفر مایا:

﴿ يَا يُهَا الَّذِينَ امْنُوا اسْتَجِيبُوا لِللهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِهَا يُولِيَّ اللهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِهَا يُخْفِينُكُمْ وَاغْلَمُوا اللهَ يَحُولُ بَيْنَ الْهَرْءِ وَقَلْبِهِ وَاثَّةَ اللهِ يَحُولُ بَيْنَ الْهَرْءِ وَقَلْبِهِ وَاثَّةً اللهِ يَحُولُ بَيْنَ الْهَرْءِ وَقَلْبِهِ وَاثَّةً اللهِ اللهِ يَحُولُ بَيْنَ اللهِ يَعْمُولُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ

''اے ایمان والوا تم اللہ اور رسول کے احکام کو بجالاؤ جب رسول تم کوتمہاری زندگی بخش چیز کی طرف بلاتے ہوں اور جان رکھو کہ اللہ تعالیٰ آ دمی کے اور اس کے قلب کے درمیان آڑ بن جایا کرتا ہے اور بلا شبہتم سب کو اللہ ہی کے پاس جع ہونا ہے۔''

الله رب العزت نے اپنی اور رسول سُلَیْمُ کی اطاعت کے اجر میں جنتوں کا وعدہ فرمایا ہے۔ اور الیی نعتوں کو تیار کررکھا ہے جس کا وہم و گمان بھی نہ جو سکے اور اس کے برعکس الله اور رسول کی مخالفت سے ڈرایا ہے۔ کہ وہ عذاب الیم کا سبب بنے گا۔ الله اور رسول کی اطاعت الله کی رحمت لائے گی۔ وہی کامیابی کا راز ہے۔ قبولیت اعمال کا سبب ہے ، پھر اختلاف اور مخالفت عذاب الیم اور فتنے کا سبب ہے۔ ارشا وفرمایا:

﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ وَمَنْ يُطِعِ اللهِ وَرَسُولَهُ يُدُخِلُهُ جَنّْتٍ تَجْرِيْ مِن تَحْتِهَا اللّهَ وَدَاللهُ وَذَٰلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ۞ ۞ ۞ ' يمد ين الله تعالى كى مقررى موئى بين اورجو الله تعالى كى اوراس كے رسول كى فرمانبردارى كرے گا اسے الله تعالى جنتوں ميں داخل كرے گا جن كے ينجي نهرين بہدرہى بين جن ميں وہ بميشہ رہيں گے۔''

• الانفال : 24 . (1) النساء : 13 . (2)

## آتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه

#### ارشادفر مایا:

﴿ مَنْ يُطِعِ اللهَ وَ الرَّسُولَ فَأُولِيكَ مَعَ الَّذِينَ اَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمُ مِّ مَنْ يُطِعِ اللهُ عَلَيْهِمُ مِّ النَّبِينَ وَ الصِّلِحِيْنَ وَ حَسُنَ اُولَيِكَ مِّنَ النَّهَا السُّلِحِيْنَ وَ حَسُنَ اُولَيِكَ مِنْ السُّهَا السُّهَا السُّهَا السُّهَا اللهُ ال

''اور جوہمی اللہ تعالیٰ کی اور رسول کی فر ما نبر داری کرے، وہ ان لوگوں کے ساتھ ہوگا جن پر اللہ تعالیٰ نے انعام کیا ، جیسے نبی اور صدیق اور شہیداور نیک لوگ۔ یہ بہترین رفیق ہیں۔''

#### ارشاد فرمایا:

﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنْتُ بَعْضُهُمُ اَوْلِيَاءُ بَعْضٍ ۗ يَأْمُرُونَ الْمَعْرُونَ الْمَؤْمِنُونَ الصَّلُوةَ وَيُؤْتُونَ اللَّهُ وَيُؤْتُونَ اللَّهُ وَيُؤْتُونَ اللَّهُ وَيُؤْتُونَ اللَّهُ وَيَسُولُهُ أُولَيِكَ سَيَرُ حَمُّهُمُ اللَّهُ وَرَسُولَهُ أُولَيِكَ سَيَرُ حَمُّهُمُ اللَّهُ وَرَسُولَهُ أُولَيِكَ سَيَرُ حَمُّهُمُ اللهُ وَرَسُولَهُ أُولَيِكَ سَيَرُ حَمُّهُمُ اللهُ وَرَسُولَهُ أُولَيِكَ سَيَرُ حَمُّهُمُ اللهُ وَرَسُولَهُ وَاللهِ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ﴾ 

عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ۞ 

\*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*\*

• \*

''مومن مرد وعورت آپس میں ایک دوسرے کے مددگار و معاون اور دوست ہیں وہ بھلا ئیوں کا حکم دیتے اور برائیوں سے روکتے ہیں، صلاق پابندی سے بجالاتے ہیں، زکاق ادا کرتے ہیں، اللہ کی اور اس کے رسول کی اطاعت کرتے ہیں۔ یہی توٹ یہ بیت جلدرتم فرمائے گا۔ بے شک اللہ غلبے والا حکمت والا ہے۔''

ناي النساء: 69 .

<sup>﴿</sup> التوبة :71 .

#### اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقہ

اورارشادفر مايا:

﴿ وَ مَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَ رَسُولَه وَ يَخْشَ اللَّهَ وَ يَتَّقُهِ فَأُولَٰ إِلَّ هُمُ الْفَأَيِزُونَ○﴾<sup>①</sup>

"جو بھی اللہ تعالیٰ کی ، اس کے رسول کی فرماں برداری کریں، خوف الہی رکھیں اورتقویٰ اختیار کریں، وہی نجات یانے والے ہیں۔''

﴿وَ مَنْ يُطِعِ اللهَ وَ رَسُوْلَهُ فَقَلُ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ ٩٠ ﴿

"اور جوبھی اللہ اور اس کے رسول کی تابعداری کرے گا اس نے بری مراد پالی۔" ﴿ وَ مَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ يُلْخِلُّهُ جَنَّتٍ تَجُرِيْ مِنْ تَحْتِهَا الْإِنْهُورُ

وَ مَنْ يَّتَوَلَّ يُعَنِّبُهُ عَنَاابًا أَلِيمًا ۞ <sup>(0)</sup>

'' جوکوئی اللہ اور اس کے رسول کی فر ما نبر داری کرے، اسے اللہ ایسی جنتوں میں داخل کرے گا جس کے تلے نہریں جاری ہیں۔ اور جو منہ پھیر لے اسے درد ناك عذاب دے گا۔''

﴿ وَإِنْ تُطِيْعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِتُكُمْ مِّنْ آغْمَالِكُمْ شَيًّا ۖ إِنَّ الله غَفُورٌ رَّحِيْمٌ ۞ ﴿ اللهُ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ

" تم اگر الله کی اور اس کے رسول کی فرمانبرداری کرنے لگو گے تو الله تمہارے ا عمال میں سے پچھ بھی کم نہ کرے گا۔ بیشک اللہ بخشنے والا مہر بان ہے۔'' نيز ارشادفر مايا:

﴿ فَلْيَحْنَدِ الَّذِيْنَ يُخَالِفُونَ عَنْ آمْرِةَ أَنْ تُصِيْبَهُمْ فِتُنَةُّ آوُ

① النور: 52. · 71: الاحزاك : 71.

① الفتح: 17 . 🟵 الحجر ات : 14 .

#### 64

### اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه

## يُصِيْبَهُمْ عَنَابٌ ٱلِيُمُّ ۞ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ

"جولوگ حکم رسول کی مخالفت کرتے ہیں انہیں ڈرتے رہنا چاہئے کہ کہیں وہ زبر دست فتنے میں نہتا کردئے جائیں یا انہیں درد ناک عذاب نہ آئے پہنچے۔"

حافظ ابن کثیر کہتے ہیں: «عَنْ أَمْرِه، یعنی جو لوگ اللہ کے رسول کے طریقے ، نہج اور تربیحت کی مخالفت کرتے ہیں انہیں فتنہ اور سخت عذاب ملے گا۔ اس لیے تمام اقوال واعمال وکا آپ ہی کے اقوال واعمال سے موازنہ کیا جائے گا۔ جوقول وعمل موافق ہوگا وہ مقبول ہوگا۔ اور جو مخالف ہوگا وہ مردود ہوگا۔ کہنے اور کرنے والا کوئی بھی ہو۔ جیسا کہ صحیحین وغیرہ میں ہے کہ آپ منازی ہے اور کرنے والا کوئی بھی ہو۔ جیسا کہ صحیحین وغیرہ میں ہے کہ آپ منازی ہے نے فرمایا ہے:

«مَن عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَرَدٌ.» (2)

''جس کسی نے کوئی کام ہمارے طریقے کے خلاف کیا تو وہ غیر مقبول ہے۔''

تو جولوگ رسول مَنْ الْمِیْمُ کی شریعت کی ظاہری یا باطنی مخالفت کرتے ہیں انہیں ڈرجانا چاہئے کہ ایسانہ ہو کہ ان کے دلوں میں کفر ، نفاق اور بدعت کا فتنہ آجائے یا دنیا ہی میں سخت عذاب قتل اور سیزا وغیرہ میں مبتلا کردیے جائیں۔'' ®

اللہ اور رسول کے فیصلہ کو لیننے یا جیموڑنے کا اختیار کسی بھی مومن مرد اور عورت کونہیں۔ اسے پیمرحال قبول ہی کرنا ہے۔

﴿ وَ مَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَ لَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَ رَسُولُهُ آمُرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ آمُرِهِمُ وَ مَنْ يَعْصِ الله وَ رَسُولُهُ فَقَلُ

ضَلِّ ضَللًا مُّبِيْنًا ۞ <sup>®</sup>

شعبح بخارى :60 ، كتاب البيوع .

۞ النوار : 63 .

الاحزاب: 36.

نفسير ابن كثير: 122/3.

### انباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقہ 📗 65 🃗 🖳

''اورکسی مومن مرد وعورت کواللہ اور اس کے رسول کے فیصلہ کے بعدان کے کسی معاملے میں کوئی اختیار باقی نہیں رہتا، اور جو بھی اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی بھی نافر مانی کرے گا وہ صرت گمراہی میں پڑے گا۔''

اس معنی کی اور بہت می آیات ہیں جن میں الله رب العزت نے اپنے رسول مُلَّالِيَّامُ کی طاعت مطلقہ کا تھم دیا ہے۔

ای طرح سے نبی کریم ملی ایم نے بہت سی احادیث میں صحابہ کرام اور عام امت کو اپنی مطلق اطاعت کا حکم فر مایا جہ ابو ہریرہ جھنٹنا سے روایت ہے کدرسول الله منابی کا فرمایا:

«كُلُّ أُمَّتِيْ يَدْخُلُوْنَ الجَنَّةَ إِلَّا مَنْ أَبِيْ» قِيْلَ مَنْ يَأْبِيٰ يَارْسُوْلَ الله؟ قال: "مَنْ أطاعني دخل الْجَنَّةَ وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبِيْ .»<sup>(1)</sup>

' میری ساری امت جنت میں جائے گی، مگر جس نے انکار کیا! پوچھا گیا: اے اللہ کے رسول ،انکار کرنے والا کون ہے؟ارشاد فرمایا: جس نے میری اطاعت کی وہ تو جنت میں جائے گا اور جس نے میری اطاعت نہ کی اس نے انکار کیا۔''

جابر بن عبدالله التناس روايت ٢- آپ مناليا أن فرمايا:

"فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيْثِ كِتَابُ اللَّهِ وَخَيْرَ الْهَدْيِ هَدْىُ مُحَمَّدٍ صَلَىَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَشَرَّالُامُوْدِ مُحْدَثَاتُهَا وَكُلُّ مُحْدَثَةٍ ضَلَالَةٌ ثُمَّ يَقُوْلُ: أَنَا أَوْلَى بِكُلِّ مُؤمِنِ مِن نَّفْسِهِ."

"کسب سے اچھا کلام اللہ کی کتاب ہے اور سب سے اچھا طور وطریقہ محمد کا اللہ کی کتاب ہے اور سب سے اچھا طور وطریقہ محمد کا ہے اور سب سے برے کام بدعت مربد فرمایا: کہ میں برمومن کے جان کا خود اس سے زیادہ حقد اللہ ہوں۔"

① صحيح بخارى ، رقم: 7280- الجامع الصغير ، رقم: 4513.

٠ صحيح مسلم، رقم: 2042، كتاب الجمعة، باب: 13.

## اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 📗 66 🏂 🌊

نی مالین کی کھی حدیث اللہ کی طرف سے وقی ہے۔ ہرمسلمان پر اس کی اتباع فرض ہے۔ ہرمسلمان پر اس کی اتباع فرض ہے۔ مقدام بن معد کرب سے روایت ہے کہ آپ نالین نے فرمایا:

"جان لو مجھے قرآن اور اس کے ساتھ اس کی مثیل بھی دی گئی ہے۔ جان لو، قریب ہے کہ آسودہ آ دمی اپنے تخت پر بیٹھ کرید کیے کہ اس قرآن کولو۔ اس میں جو حلال ہے اسے حلال جانواور جو حرام ہے اس کو حرام سمجھو۔ جان لو کہ پالتو گدھا کھانا حلال نہیں۔ اور نہ ہی درندہ جانور۔ اور نہ کسی عبد و ذمہ والے کا گدھا کھانا حلال نہیں۔ اور نہ ہی درندہ جانور۔ اور نہ کسی عبد و و مہ والے کا گشدہ مال حلال ہے ہاں وہ اسے نہ چاہتو لے سکتے ہیں۔ اور جو شخص کی قوم میں مہمان اتر اتو ان پران کی مہمانی واجب ہے۔ اگر مہمانی نہیں کی تو وہ شخص ان کے ساتھ کی ہوئی اپنی مہمانی کو واپس مانگ سکتا ہے۔"

اس لیے امت کا فرض ہے کہ وہ اس عقیدہ پر متحد ہوجائے کہ جس چیز میں نبی کریم مُلَّاثِیْمَ کا کوئی فیصلہ یا حکم ہواس میں رائے اور قیاس یا حیلہ بہانہ کر کے اس کو بے عمل نہ کرے، بلکہ سب اے قبول کرلیس لیکن فی الواقع امت کی اہتلاء و آزمائش کے لیے اللہ نے مقدر کردیا کہ جیسے پہلی امتوں میں اختلاف ہوا امت محمد مُلَاثِیْمَ میں بھی اس طرح اختلاف ہو۔

٠ سنن ابوداؤد، رقم: 4604.

## اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه

ابوسعید خدری والنظ سے روایت ہے کہ نی کریم تالیظ نے فرمایا:

«لَتَتَّبِعُنَّ سُنَنَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبِلِكُمْ شِبْرًا بِشِبْرٍ ، وَذِرَاعًا بِذِرَاعِ ، حَتَّى لَوْ سَلَكُوا جُحْرَ ضَبِّ لَسَلَكُوا جُحْرَ ضَبِّ لَسَلَكُوا مُوهُ.» قُلْنَا يَارَسُوْلَ اللَّهِ ، اليَهُوْدُ وَالنَّصَارَى؟ قَالَ «فَمَنْ ؟» 
قَالَ «فَمَنْ ؟» 

قَالَ «فَمَنْ ؟» 

قَالَ «فَمَنْ ؟» 

قَالَ «فَمَنْ عَالْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهَ عَلَيْهَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالنَّصَارَى اللَّهِ عَلَيْهُ وَالنَّعَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالنَّعَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهَ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَ

"تم لوگ اپنے پہلے کے لوگوں کے طریقوں کی بالشت در بالشت اور بازو در بازو ضرور پیروی کروگے۔ یہاں تک کہ اگر وہ گوہ کے بل میں داخل ہوئے ہوں گے تو تم بھی داخل ہوگے۔ یہاں تک کہا: اللہ کے رسول! وہ یہود و نصار کی بیں؟ آپ مُلَّاثِيْنَا نے فرمایا: تو اور کون بیں؟ لیکن نبی کریم مُلِّاثِیْنَا نے امت کو اختلاف نے ڈرایا اور اختلاف نے ڈرایا اور اختلاف اور تفرق سے نج نکلنے کا راستہ بھی بتادیا۔''

عبد الرضن بن عمروالملمی اور جمر بن جمر کہتے ہیں کہ ہم عرباض بن ساریہ ٹائٹا کے پاس
آئے۔ یہ وبی صحابی ہیں جن کے بارے میں یہ آیت ﴿ وَّ لَإِ عَلَی الَّذِیْنَ إِذَا مَا اَتَوْكَ
لِتَحْمِلُهُمْ قُلْتَ لَا اَجِدُ مَا اَحْمِلُكُمْ عَلَیْهِ ﴿ قُولَا وَّ اَعْبُنُهُمْ تَفِیْضُ
مِنَ الدَّمْعِ حَزَمًا اَلَّا یَجِدُوا مَا یُنْفِقُونَ ۞ ﴿ اَرْلَ مُولَى آئی۔

ان سے سلام کیا اور کہا کہ ہم آپ کے پاس آپ کی عیادت اور علم حاصل کرنے کی غرض سے آئے ہیں، انہوں نے فرمایا: کہ پیارے رسول سُلَقِیْقِ نے ایک دن صلاۃ پڑھائی۔ اس کے بعد ہماری طرف متوجہ ہوکر ہمیں بڑی مؤٹر نصیحت کی کہ ہم رونے لگے اور ہمارے ول کانپ اسٹھے۔ کسی نے کہا: اے اللہ کے رسول! لگتا ہے کہ یہ رخصت کرکے جانے والے کی نصیحت ہے۔ «فماذا تعہد إلينا» تو ہمیں آپ کیا وصیت فرمارہے ہیں؟ آپ نے فرمایا:

«أُوْصِيْكُمْ بِتَقْوَى اللَّهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ ۚ وَإِلُّ عَبْدًا حَبَشِيًّا فَإِنَّهُ مَن

شعيع بخارى، رقم: 3456 - صحيح مسلم، رقم: 6952، كتاب العلم، باب: 3.
 التوبه: 92.

68 //

#### اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه

يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِيْ فَسَيَرَى اخْتِلَافًاكَثِيرًا.»

" میں تمہیں اللہ سے تقویٰ اور امیر کی بات سننے اور اطاعت کرنے کی نفیحت کرتا ہوں ،خواہ تمہارا امیر کوئی حبثی غلام ہی کیوں نہ ہو۔ کیونکہ میرے بعدتم میں سے جوزندہ رہے گاوہ بہت اختلافات دیکھے گا۔"

"فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِيْ وَسَنَّة الْخُلَفَاءِ الْمَهْدِيِّيْنَ الرَّاشِدِيْنَ." (اللهُ اللهُ اللهُ

''تو ایسے موقع پرتم میری اور خلفاء راشدین کی سنت کو بختی سے بکڑر کھواور دین میں نئ چیزیں داخل کرنے سے بچو۔ کیونکہ دین میں نئ ایجادات بدعت ہیں اور ہر بدعت گمراہی ہے۔''

اس حدیث میں پیارے نبی سُلَیْنِاً نے امت میں شدید اختلافات پیدا ہونے کی خبر دی ہے۔ یہ آپ کی نبوت کی نشانیوں میں سے ہے۔ نیز اختلافات کی صورت میں اپنی سنت اور طفاء راشدین کی سنت پرشدید تمسک کا حکم بھی دیا ہے۔ قیامت تک ہونے والی بدعات سے بھی بھی نبیخ کی تاکید فرمائی۔ کیونکہ جو چیز عہد نبوی اور عہد خلفاء راشدین میں دین کی نہ تھی وہ کبھی بھی دین کی چیز نہیں ہو سکتی۔

ہمیں یادر کھنا ہے کہ ہمارے دین اسلام کا خلاصہ وہ تین سوالات کے مملی جوابات ہیں جن کے بارے میں نبی کریم مٹائیل کے بعد آنے والے ہر مومن و کافر سے اس کی قبر میں پوچھے حاکس گے۔

- ① «سن ربك؟» تمهاراربكون ہے؟
  - ② «ما دینك؟» تمهاراوین كیا ہے؟
- ③ «من نبيك؟ » تمهارا نبى كون ہے؟

٠ سنن ترمذي ، رقم: 2676 - سنن ابوداؤد، رقم: 4607 -

## اتباع سنت اور صحابه و انمه کے اصول فقه

﴿وَ مَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞﴾ (

''صرف اپی عبادت ہی کے لیے میں نے جن وانس کو پیدا کیا ہے۔''

اس لیے صرف رب کی عبادت جائز بلکہ فرض ہوئی ،اور کی عبادت کفر وشرک ہے اور اس عبادت کفر وشرک ہے اور اس عبادت کو دین اسلام کے ذریعے لینا ہے جسے ہمارے نبی خاتم النبیین محمد رسول الله مناتیا

﴿إِنَّ الدِّيْنَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ "

''مقبول دین اللہ کے نز دیک صرف دین اسلام ہے ۔''

نيز فرمايا:

﴿ وَ مَنْ يَّبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِيْنًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ۚ وَ هُوَ فِي الْإِضْلَامِ دِيْنًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ۚ وَ هُوَ فِي الْاٰخِرِيْنَ ۞ ۞ (\*)

'' جو شخص اسلام کے سوا کوئی اور دین تلاش کرے گاتواس کا دین قبول نہ کیا جائے گا اور وہ آخرت میں نقصان یانے والول میں ہوگا۔''

اور جیسے کہ اللہ نے انسان اور جن کوصرف اپنی عبادت کے لیے پیدا کیا ہے بعینہ ای طرت تمام انسانوں اور جنوں کو نبی کریم مُن اللہ ہوئی تعلیم سے نکل جائے یا سرموانحراف کرے یا ہے۔ کسی کے لیے جائز نہیں کہ آپ کی لائی ہوئی تعلیم سے نکل جائے یا سرموانحراف کرے یا سیعقیدہ رکھے کہ ایک وقت ایسا بھی آسکتا ہے کہ وہ تکالیف شرعیہ سے نیاز ہوجائے۔ اس کا بھی ایمان رکھنا ضروری ہے۔ کہ دین اسلام نبی کریم شائلین کے زمانہ ہی میں مکمل ہو

اں قامنی ایمان رکھنا عمروری ہے۔ لددین اسلام بی کریم علیدیم ہے رمانہ ہی یں من ہم چکا ہے۔ جمۃ الوداع می*ں عر*فات کے میدان میں خوشخبری کی بیرآ بیت نازل ہوئی:

﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلُتُ لَكُمُ دِيْنَكُمْ وَٱثْمَهْتُ عَلَيْكُمُ نِعْمَتِيْ

#### 📆 اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه

وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيْنًا ﴿ ا

"آج ہم نے تمہارے لیے دین کو کمل کردیا ہے۔ اور اپن نعمت تمام کردی اور دین اسلام ہی کو تمہارے لیے پیند کیا ہے۔"

اس وجہ ہے کسی کے لیے جائز ہی نہیں کہ بغیر شرعی دلیل کے دین کے نام سے کوئی بات کے یا کہ کے کام کرے۔ فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَ لَا تَقُوْلُوا لِمَا تَصِفُ آلْسِنَتُكُمُ الْكَذِبَ هٰذَا حَلْلٌ وَ هٰذَا حَلَلٌ وَ هٰذَا حَرَامٌ لِتَفُتَرُونَ عَلَى اللهِ حَرَامٌ لِتَفُتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لِنَّ اللهِ الْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ ۞ ۞ ۞

'' اپنی زبانوں سے جھوٹ بول کر کسی چیز کو حلال وحرام نہ کہو، یہ اللہ پر افتر ا ہوگا۔ جواللہ پر افتر ا باندھتے ہیں وہ کامیاب نہ ہوں گے۔''

کسی کو اللہ اور رسول کی طرف ہے آئے ہوئے بر ہان کے بغیر کسی چیز کومشر وع کرنے کا حق نہیں۔مزید فرمایا:

﴿ آمُ لَهُمْ شُرَكُواْ شَرَعُوالَهُمْ مِنَ الرِّيْنِ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ اللهُ وَ لَوْ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ لَوْ الطَّلِمِيْنَ لَهُمْ عَنَابُ لَوْلًا كَلِمَةُ الْفَصْلِ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَ إِنَّ الطَّلِمِيْنَ لَهُمْ عَنَابُ الْفِيدِيْنَ لَهُمْ عَنَابُ الْفِيدِيْنَ لَهُمْ عَنَابُ الْفِيدِيْنَ لَهُمْ عَنَابُ اللهُ اللهُ

"کیا ان لوگوں کے لیے اللہ کے شریک ہیں جنہوں نے ان کے لیے ایسی چیزوں کومشروع کررکھا ہے۔ جس کی اللہ نے اجازت نہیں دی۔ اگر مقرر کردہ فیصلہ کی بات نہ ہوتی تو ابھی سب کا فیصلہ ہوجا تا اور ظالموں کے لیے در دناک

عذاب ہے۔"

شاہ ولی اللہ رمن فنے میں:

''شریعتوں اور احکام دین کے جاننے کا واحد طریقہ نبی کریم مُکالِیْم کی طرف سے قرآن و حدیث کی خبر ہے۔ البتہ دنیاوی مصالح تجربہ مجیح سوچ وفکر سے جانے جاتھ میں۔ اور نبی کریم مُلَالِیْم کی حدیثوں کو جاننے کا واحد طریقہ صرف روایات کوملی سندوں یاعن فلاں عن فلان کے ذریعہ حاصل کرنا ہے۔'' 🛈

اورجیسا کہ نبی مَلَاثِيْمُ نے فرمایا:

«مَنْ أَحْدَثَ فِيْ أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُورَدٌ»

''جس کسی نے ہارے دین میں نئ چیز ایجاد کی تو وہ مردود ہے۔''

اس لیے مسلمانوں پر بیفرض ہے کہ دین میں کوئی رخنہ پڑے تو دین کو اس سے پاک کریں۔ فرمان باری تعالیٰ ہے۔

﴿ اَلَا يِلْهِ اللِّينُ الْخَالِصُ ۗ وَ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهَ اَولِيّاءَ مَا نَعُبُدُهُ مَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ا

هُمْ فِيْهِ يَخْتَلِفُوْنَ أَلِنَّهَ لَا يَهْدِئُ مَنْ هُوَ كُذِبٌ كَفَّارٌ ﴿ ﴾ (\* هُمْ فِيْهِ كُذِبُ كَفَّارٌ ﴿ ﴾ (\* جان لو! الله ى كے ليے خالص وين ہے جولوگ اللہ كے علاوہ لوگوں كو اينا

با لك بنائے ہوئے ہیں وہ كہتے ہیں كہ ہم ان كى عبادت صرف اس ليے كرتے ہيں كہ وہ ہميں اللہ سے قريب كردين گے۔ اللہ ان كے اختلافات ميں فيصله

کرے گا بیشک اللہ جھوٹے اور کفر کرنے والے کو مدایت نہیں ویتا۔''

ن حجة الله البالغه: 132/1 . اذا سن ابن ماحه : 14 .

<sup>(</sup>ة) الزمر : 3 .

#### اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 🔰 🎢 72 🏂

نيز فرمايا:

﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُغْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ لَا حُنَفَاءً وَيُقِيْمُوا الصَّلُوةَ وَيُؤتُوا الزَّكُوةَ وَذٰلِكَ دِيْنُ الْقَيِّمَةِ ۞ ۞ ۞

'' انہیں اس کے سوا کوئی تھم نہیں دیا گیا کہ صرف اللہ کی عبادت کریں۔ اس کے لیے دین کو خالص رکھیں اور لیے دین کو خالص رکھیں تمام باطل ادیان سے دور ہوجا کیں اور نماز قائم رکھیں اور زکو قد دیتے رہیں اور بھی سیدھی ملت کادین ہے۔''

دین خالص وبی ہے جوعہد نبوی میں مکمل ہوا۔عقیدہ و احکام کے اعتبار ہے کسی چیز کی ملاوت نہ ہو، نہ بی دین کوکسی اور کی طرف منسوب کیا گیا ہو۔ صرف اللہ کی طرف اور اللہ کے رسول بی کی طرف اس کی نسبت ہو۔ کیونکہ فرض واجب، حلال وحرام صرف اللہ ورسول بی کی طرف ہیں۔ طرف ہے ہے کسی کو ان کی تشریع کا حق نہیں۔ یہ اصول قرآن وسنت سے ثابت شدہ میں۔ اس نہج پر افعنل الرسل سیدنا محمد رسول اللہ ٹائٹیٹم کے دست مبارک ہے سحابہ نے تربیت کی اور جیسا کہ اللہ نے انہیں اوب دیا ہے:

﴿ لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَ رَسُولِهِ ﴾ 3

'' کہ اللہ اور رسول ہے آ گے نہ بڑھو۔''

ای ادب سے باادب ہوکر اللہ اور رسول کے احکام سے انجراف و تجاوز نہ کرتے۔ یہاں تک کہ جب نبی کریم طاقیہ اللّه وَرَسُولُهُ تَک کہ جب نبی کریم طاقیہ کوئی سوال فرماتے تو صحابہ کرام جانتے ہوئے بھی «اللّه وَرَسُولُهُ أَعُلَمُ» جواب وتے۔

ابوبكرة وللنظ كہتے ہيں كدوس ذى الحجه كونى كريم طلقظ في خطبه ديا تو بوجها: «أَنَدرُوْنَ أَيُّ يَوْمِ هَدا؟» كه روس ذي ساون عب؟ "هم نے جواب ديا: «اَللّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ» كه \_\_\_\_\_\_

: البينه . 5 . © الحجرات: 1 .

"الله اور رسول زیادہ جانے ہیں۔" ہم چپ رہے ،ہمیں یہ گمان ہوا کہ آپ اس دن کا کوئی اور نام کھیں گے۔فرمایا: کیا یہ دس ذی الحجہ کا دن نہیں ہے؟ ہم نے کہا: کیوں نہیں۔ پھر آپ نے نوچھا: کہ اس شہر کا کیانام ہے؟ ہم نے کہا: الله اور رسول زیادہ جانے والے ہیں ہم چپ رہے ہمیں یہ گمان ہوا کہ آپ اس کا کوئی دوسرانام رکھیں گے۔ آپ تا الله ہمیں ہے فرمایا: کیا یہ حرمت والا شہر نہیں ہے؟ ہم نے کہا کیوں نہیں۔ پھر آپ نے فرمایا:

«فَإِنَّ دِمَاءَ كُمْ وَأَمْوَالَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ كَحُرْمَةِ يَومِكُمْ هَذَا ُفِيْ شَهْرِكُمْ هَذَا ُفِيْ بَلَدِكُمْ هَذَا.»<sup>©</sup>

''کہ تنہارے خون اور تنہارے مال ایک دوسرے کے اوپر اس دن اور اس مہینہ اور اس شہر کی طرح حرام میں ۔''

اگر صحابہ کرام کو کوئی مسئلہ در پیش ہوتا تو فوری طور پر آپ ہے رجوع کرتے۔ اگر آپ کے قریب ہوتے تو آپ ان کو تسلی بخش جواب دیتے۔ یہ ایبا مسئلہ ہے کہ اس کے لیے استدلال کی ضرورت نہیں۔ ای طرح نبی کریم مُناتِیم جواب بھی اپنی طرف سے نہ دیتے بلکہ وحی کے ذریعہ ہی دیتے:

﴿ وَ مَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوٰى ۚ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْیٌ بُوْحٰی ۖ ﴾ ۞ '' نبی کریم طَالِیًا '' خواہش نفس سے نہیں بولتے ہیں، صرف وی الٰہی کے ذریعہ کچھ کہتے ہیں۔''

یعلی بن امیہ والنظ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم طابقہ در انہ میں مخص آیا اس نے بہن رکھا تھا۔ اس بخص آیا اس نے جبہ پہن رکھا تھا۔ اس نے سوال کیا کہ آپ مجمعرہ میں کیا کرنے کا حکم دیتے ہیں ؟ آپ نے کوئی جواب نہ دیا: جب آپ پر وس نازل میں کیا کرنے کا حکم دیتے ہیں ؟ آپ نے کوئی جواب نہ دیا: جب آپ پر وس نازل

<sup>·</sup> صحيح بخاري، رقم: 32/3-1741، باب: 132 - ﴿ النجم: 4-4.

ہوئی تو آپ نے کپڑے سے اپنے کوڈ ھانپ لیا۔

یعلیٰ بن امیہ وہا اُلٹ کہتے ہیں: کہ میں چاہتا تھا کہ نبی کریم طَالِیْم کو رول وہی کے وقت دیکھوں۔ عمر وہا اُلٹ کہا کہ تم وہی کی حالت میں نبی کریم طَالِیْم کو دیکھنا چاہتے ہو؟ میں نے کہا: ''ہاں'' تو عمر وہا اُلٹ نے کہا کہ آپ سے کہا: ''ہاں'' تو عمر وہا اُلٹ کے کرے کا کونہ اٹھایا، میں نے نبی کریم طَالِیْم کو دیکھا کہ آپ سے اون کی آ واز کی طرح آ واز آ روی تھی۔ جب آپ سے وہی کی کیفیت دور ہوئی، تو آپ طَالِیْم اُلٹ نے فرمایا۔ ''عمرہ سے متعلق سوال کرنے والل کہاں ہے؟ پھر آپ نے اس سے کہا: جب اتار دو، زعفران اور پیلا رنگ اپنے جسم سے صاف کرلو، اور جس طرح جج میں کرتے ہوائی طرح عمرہ میں کرو۔''

اور جب صحابہ کرام بھائی آئی آئی کریم مُلیّن کے پاس نہ ہوتے تو اجتہاد کرکے ہر وقت مسلم کا نکالتے پھر بھی اپنے اجتہادات کو آخری تھم نہ بچھتے۔ بلکہ اس کی صحت وشرعیت یا عدم صحت وشرعیت کو نبی کریم مُلیّن کی سے سوال کرنے تک معلق رکھتے۔ اور اگر ان کے اجتہاد میں اختلاف بھی ہوتا تو کسی دوسرے کو غلط نہ بچھتے اور نہ بی اپنی رائے پر دوسرے کو مجود کرتے۔ ایستعید خدری بڑا تی کہ دو آ دی سفر میں تھے، صلاہ کا وقت ہوا۔ او لَنِسَ مَعَهُمَا مَا اَ فَسَدَمَمَا صَعِیْدًا طَیّبًا فَصَلَیّبًا ، ''ان کے ساتھ پانی نہ تھا تو تیم کرکے انہوں نے صلاۃ بڑھ لی۔' پھر انہیں صلاۃ کے وقت بی میں پانی مل گیا۔ تو ان میں سے ایک نے وضو کرکے بڑھی انہیں صلاۃ کے وقت بی میں پانی مل گیا۔ تو ان میں سے ایک نے وضو کرکے دوبارہ صلاۃ پڑھی ، دوسرے نے صلاۃ دوبارہ نہ پڑھی۔ جب نبی کریم مُلیّدًا کے پاس آ کے دوبارہ صلاۃ پڑھی ، دوسرے نے صلاۃ دوبارہ نہ پڑھی۔ جب نبی کریم مُلیّدًا کے پاس آ کے دورارہ کیا تو جس نے صلاۃ نہیں لوٹائی تھی اس سے کہا: «اَصَنْتَ السُنَةَ اللّٰ سَکَا تُنْکُ صَلَاتُکُ صَلَاتُکُ اللّٰکَ مَا اَنْ اَسْکَ اَلْکُ صَلَاتُکُ اِلْکُ صَلَاتُکُ اِلْکُ صَلَاتُ کُلِی اِلْکُ اِلْکُ صَلَاتُ اللّٰکَ اللّٰکَ اِلْکُ صَلَاتُ اللّٰکَ اِلْکُ صَلَاتُ کُلُور اِلْکُ اِلْکُ صَلَالَاکُ اِلْکُ اِلْکُ صَلَاکُ اِلْکُ اِلْکُ صَلَاکُ اِلْکُ صَلَاکُ اِلْکُ اِلْکُ صَلَاکُ اِلْکُ صَلَاکُ اِلْکُ اِلْکُ صَلَاکُ کُلُور انہیں کیا تو جس نے صلاۃ نہوں کو اللّٰ اللّٰکُ کُلُور اِلْکُ اِلْکُ صَلَالَ اللّٰکُ اِلَاکُ اِلْکُ صَلَاکُ اِلْکُ صَلَاکُ اِلْکُ کُلُور اِلْکُ اِلْکُ اِلْکُ اِلْکُ اِلْکُ اِلْکُ اِلْکُ صَلَاکُ اِلْکُ اِلْکُلُور اِلْکُ اِلْکُ اِلْکُ اِلْکُ اِلْکُ اِلْکُمُلُولُوں کے اِلْکُ

'' کہتم نے سنت کے طریقد برعمل کیا تمہاری صلاقہ کافی ہے۔'' اور جس نے دوبارہ صلاقہ بڑھی تھی، اس سے کہا: «لَكَ الأَجْرُ مَرَّ نَيْنِ.» <sup>©</sup>

٠ سنن ابو داؤد ، رقم : ع33

''کے تنہیں دواجر ملے گا۔''

عبدالرحمٰن بن ابزی کہتے ہیں کہ ایک شخص نے عمر والنظ سے کہا: " إِنِّى أَجْنَبْتُ فَلَمْ أُصِبْ الْمَاءَ.» " کہ میں جنبی ہوگیا ہوں عسل کا یانی نہیں ملاکیا کروں؟"

من كر عمار بن ياسر ولننو في عمر ولنو الشوات كها: آپكو ياد جهم دونول سفر ميل تها:

«أَمَا تَذْكُرُ أَنَّا كُنَّا فِي سَفَوٍ أَنَا وَأَنْتَ فَأَمَّا أَنْتَ فَلَمْ تُصَلَّ وَأَمَّا أَنَا فَتَمَعَ كُنُ فَصَلَّمُ وَأَمَّا أَنَا فَتَمَعَ كُنُ فَصَلَّمُ وَأَمَّا أَنَا

"آ پ نے صلا ۃ نہ بڑھی اور میں نے مٹی میں لوٹ پوٹ کرصلاۃ بڑھ لی۔'' جب میں نے اس کا ذکر نبی کریم طابقہ سے کیا، تو آپ طابقہ نے فرمایا تہمیں صرف اس طرح کرلینا کافی تھا۔ پھرآپ نے اپنی تھیلیوں کو زمین میں مارا، اور دونوں میں پھوٹکا اس کے بعد چیرہ اور تھیلیوں برمسے کیا۔ <sup>(1)</sup>

صحابہ کرام وی انتیا کی ایک خصوصیت یہ بھی تھی کہ نبی کریم ملا ایک کا جو بھی عمل و یکھتے یا بچھ کرنے کا حکم یاتے تو اس پر بعینہ عمل کرنے کی کوشش کرتے۔ سوائے ان اعمال کے جو آپ کے ساتھ خاص تھے۔ وہ لوگ کسی چیز میں رکن ، واجب، فرض اور سنت کا نام ویکر تفریق نہ کرتے تھے۔ نہ نبی کریم ملائیل نے صراحانان اصطلاحات کی خبر دی۔

شاہ ولی اللہ محدث وہلوی الطُّك فرماتے ہیں:

''جان لو! کہ فقہ نبی کریم مُن اللہ کے زمانہ میں مدون نہ تھی۔ اور نہ ہی اس زمانے میں بعد کے فقہاء کی طرح بحث کرتے تھے، کہ ہر طرح سے کوشش کر کے ارکان و شروط کی تمیز کریں اور نہ ہی مسائل کا تصور اور اس کی شکلیں نکالتے اور نہ اس طرح ہرا یک کی تعریف کرتے۔ نبی کریم مُن اللہ جس طرح وضوفر ماتے تو وہی وضو

٠ صحيح بخاري ، رقم: 338 .

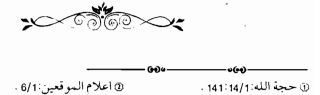
صحابہ کرام کرتے۔ آپ نے خود وضو کے ارکان وشروط و آ داب میں تفریق نہ کی اور نہ صحابہ بی کرتے ہے۔ آپ اور نہ صحابہ بی کرتے ہے۔ اس طرح آپ کی صلاۃ کی طرح صلاۃ پڑھتے۔ آپ نے جج کیا ، وہی جج کا طریقہ سکھ کرائی طرح کرتے۔ عام طور پر یہی حالت نبی کریم من اللہ کی تھی ، آپ نے وضو کے چھ یا چار نرض بیان نہ کئے اور نہ آپ نے یہ بتایا کہ اگر کوئی بغیر موالاۃ کے وضو کے جھ یا چار نرض بیان نہ کئے اور نہ آپ نے بیہ بتایا کہ اگر کوئی بغیر موالاۃ کے وضو کر لے تو کیا تھم ہے۔ ''الا ماشاء اللہ'' صحابہ بھی اکثر ان امور کے متعلق سوال نہ کرتے۔'' (ا

حافظ ابن قیم کہتے ہیں:

" كه جب علم كى تحصيل كے دوطريقے ہوئے ① بالواسطه ② بلا واسطه۔"

تو بلا واسطہ حصول علم کی سعادت صحابہ رُسول کو ملی جو عمل میں آ گے بڑھ گئے بعد کے کسی شخص کو بیہ سعادت حاصل کرنے کا کوئی موقع ہی نہ رہا۔لیکن اب وہی شخص آ گے ہوگا جو ان کے سید ھے راستے کی اتباع اور ان کے سیح طریقہ عمل پڑعمل کرے۔ پیچھے رہ جانے والا وہ ہوگا جو ان کے طریقہ اور طریقہ عمل سے دائیں بائیں ہے۔ وہی ہلاکت کے صحراء میں بھنگنے والا ہے۔

ان کے علم کی سند کس قدر صحیح اور عالی ہے کہ انہوں نے نبی کریم مُلَّیْرُم سے اور آپ نے جریل طالبہ سے اور جریل طالبہ نے رب العالمین سے لیا اور بعد کے لوگوں کو پہنچا کر انہوں نے کہہ دیا کہ یہ ہمارے نبی کی وصیت ہے۔ ہم نے اب اس کوتم تک پہنچا دیا۔ اور یہی وصیت اور فریضہ اللہ کی طرف سے ہم پر ہے اور یہی تمہارے اوپر بھی ہے۔'' ©



### اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه 📗 📆 📆 🌊



# اختلاف کے وقت صحابہ کرام ٹئائٹٹُم کا طریقہ ممل

صحابہ کرام مخافیۂ رسول الله مُلِیَّا کے لائے ہوئے ادکام پرسب سے پہلے ایمان لائے۔ جب ان میں عقیدہ وعمل کے کسی مسکلے میں اختلاف ہوتا تو فوراَ الله اور رسول کا فیصلہ ڈھونڈ ھے کیونکہ اللہ نے عام مسلمانوں کو یہی حکم دیا ہے۔فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿ فَإِنْ تَنَازَ غَتُمْ فِیْ شَیْءٍ فَوُ دُّوْهُ إِلَى اللّٰهِ وَ الرَّسُولِ ﴾ \* \*
''کئی چیز میں تمہارا آپس کا نزاع ہوتو الله اور رسول کی طرف بوٹا دو۔''
ای طرح الله تعالیٰ نے مختلف مقامات پر قرآن کریم میں اختلاف کی ندمت فرما کر اس
ہے روکا ہے۔

﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيْعًا وَّ لَا تَفَرَّ قُوْا وَاذْ كُرُوا نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ اذْ كُرُوا نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ اذْ كُنْتُمْ اَعْلَاءً فَالَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَاصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهَ اِخْوَانًا وَ كُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنْقَلَ كُمْ مِّنْهَا الْحُوانًا وَ كُنْتُمُ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنْقَلَ كُمْ مِّنْهَا اللهُ لَكُمْ الْيَتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ۞ ﴿

''اور الله کی ری کومضبوطی سے پکڑلو، فرقہ بندی نہ کرو، الله کی اس نعت کو یاد کر تے رہو کہ جب تم ایک دوسرے کے دہمن تھے الله نے تمہارے دلوں کو جوڑ دیا اور اس کی نعمت سے تم بھائی بھائی ہوگئے، اور تم جہنم کے گڑھے کے کنارے پر تھے تمہیں اللہ نے اس سے بچالیا۔''

نيز ارشاد فرمايا:

﴿ وَ مَا اخْتَلَفَ فِيْهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوْتُوْهُ مِنْ بَعْنِ مَا جَأْءَتُهُمُ الْبَيِّنْتُ بَعْنِ مَا جَأْءَتُهُمُ الْبَيِّنْتُ بَعْنَا بَيْنَهُمْ ﴾ (1)

''الله كى طرف سے واضح نشانياں آجانے كے بعد جنہيں كتاب دى گئ ظلم كر كے اس ميں اختلاف كرنے گئے۔''

نيز ارشاد فرمايا:

﴿إِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِي الْكِتْبِ لَغِيُ شِقَاقٍ بَعِيُونِ ﴾ ®

'' جنہوں نے اللہ کی کتاب میں اختلاف کیاوہ بہت بڑے اختلاف میں ہیں۔'' س نیز ارشاد فرمایا:

﴿ وَ لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَ اخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ

الْمَيِّنْتُ وَ أُولَيِكَ لَهُمْ عَنَابٌ عَظِيْمٌ ۞ ( )

"ان لوگوں کی طرح نہ ہوجاؤ جنہوں نے نشانیاں آجانے کے بعد فرقہ بندی اور اختلاف کیا ان لوگوں کے لیے بڑا عذاب ہے۔"

نيز ارشاد فرمايا:

| _                  |                   | <b>—</b> •••••        |
|--------------------|-------------------|-----------------------|
| ۞ آل عمران : 105 · | ② البقر ه : 176 · | ٠ الْبَعْرِ ه : 213 • |

﴿ وَاَطِيْعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَنْهَبَ رِيُحُكُمْ وَاصْبِرُوا اللهَ مَعَ الصّبِرِينَ ٥٠٠ أَ

''اور الله اور رسول کی اطاعت کروء آپس میں تنازع نه کرو، ورنه ناکام ہوجاؤ گے اور تمہاری طاقت جاتی رہے گی۔صبر کرو۔الله تعالیٰ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔'' الله نے اپنے نبی کو تفرق ، تفریق اور اختلاف فی الدین سے بری کر رکھا ہے:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَرَّ قُوْا دِيْنَهُمْ وَكَانُوْا شِيعًا لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيءٍ ﴾ 
( ب شك جنهوں نے دين كو بانث ركھا ہے۔ اور خود مختلف ٹوليوں ميں بث گئے اسكان سے كوئى تعلق نہيں۔ "

#### نيز ارشادفر مايا:

﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ الرِّيْنِ مَا وَصَّى بِهِ نُوْحًا وَّ الَّذِي َ اَوْحَيُنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهَ إِبْرُهِيْمَ وَمُوسَى وَعِيْسَى أَنُ اَقِيْبُوا الرِّيْنَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيْتِ ﴾ (\*)
تَتَفَرَّقُوا فِيْتِ ﴾ (\*)

" تمہارے لیے اللہ نے وہ دین مقرر کیا ہے جس کا تھم نوح علیظ کو دیا تھا اور جس چیز کی وحی آپ کی دیا تھا اور جس جس چیز کی وحی آپ کی طرف اور جس کا تھم ابراہیم موی اور عیسی علیہم السلام کو دیا تھا کہ دین کو قائم کر واور اس میں اختلاف کرے ٹولیوں میں نہ ہوٹے"

﴿أَنْ أَقِيْمُوا الدِّينَ وَ لَا تَتَفَرَّقُوا فِيُلِا ﴾

یعنی تمام انبیاء کو اتحاد و اتفاق اور ایک جماعت بن کر رہنے کا حکم دیا ہے اور افتراق و

① الانفال: 46 .

اختلاف سے منع کیا ہے۔ بین دین کے اصول و فروع میں اتفاق سے عمل کرو اور اس کی دعوت دو۔ آپس میں تعاون کر کے تقوی وطہارت کہ پھیلا ؤ،اور گناہوں سے روکو۔ جب اصل دین پر منفق ہوتو پھرمختلف ٹولیوں اور جماعتوں میں بٹنے کامعنی کیا ہے۔

الله رب العزت نے مسلمانوں کو انفاق واتحاد کے ساتھ رہنے کا تھکم فرمایا، اس لیے دین کے واضح مسائل جن بین قرآن وحدیث کے نصوص واضح طور پر دلالت کرتے ہیں۔ان میں اختلاف کسی حالت میں مشروع نہیں۔

کچھ لوگوں کا بیہ کہنا کہ'' اختلاف مذاہب اللہ کی رحمت ہے'' کسی حالت میں بھی جائز نہیں اور «اِخْتِلَافُ أُمَّتِیْ رَحْمَةٌ.» حدیث سے جولوگ استدلال کرتے ہیں تو جان لیں کہ یہ حدیث گڑھی ہوئی ہے، اور جھوٹی حدیث نبی اکرم مُلَّیِّتِمْ کی طرف منسوب کردی گئی ہے۔ <sup>©</sup>

اس حدیث کا بیان کرنا جائز تک نہیں چہ جائیکہ اس سے دین مسئلے میں دلیل کی جائے۔ البتہ اگر کوئی شخص اس کا ذکر کرے تو اس کے جھوٹے ہونے کی نشاندہی بھی کردے ورنہ عند اللّٰد گنہگار ہوگا۔ نبی کریم مُناتِّئِمُ فرماتے ہیں :

«مَنْ كَذَبَ عَلَى مُتَعَمِّدًا فَلْيَتَبَوَّا مَقْعَدَهُ مِن النَّارِ.» ( عَلَى مُتَعَمِّدًا فَلْيَتَبَوَّا مَقْعَدَهُ مِن النَّارِ.»

"جس نے جائن بوجھ کر جھوٹی بات میری طرف منسوب کی وہ اپنا ٹھکانہ جہنم بنالے۔"

عقلی طور پر بھی میں میں است استحج نہیں ہو سکتی کیونکہ اگر اختلاف رحمت ہے تو بھر اتفاق است کے لیے مصیبت ہوگا۔ تو بھر نعوذ باللہ اللہ کا کہنا سمج نہ ہوا۔ اگر کوئی اللہ رب العزت کی بات کو غلط ہونے کا عقیدہ رکئے گا تو وہ شخص مسلمان ندرہ جائے گا۔ اس آیت کریمہ کود کھتے، پڑھئے، سنئے اور غور کیجئے:

|   | 57 | ، قہ | ٠ ٩٠٠ | ب الض | لاحادي | لة ا | .1 | ٤ì |
|---|----|------|-------|-------|--------|------|----|----|
| • | ŞΙ | رىم  | ميع   |       | ر سادب | -س   |    | V. |

٤ صحيح بخاري، رقم: 5844.

## اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 📗 81 📗 🌊

﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُكَ لَجَعَلَ النَّاسَ اُمَّةً وَّاحِدَةً وَّلَا يَزَالُوْنَ الْعُنْ الْوَلَ الْعُنْ الْوَلَ الْعُلَمَةُ الْمُؤْمِنُ لَا اللَّهُ اللَّهُ خَلَقَهُمْ \* وَتَمَّتُ كَلِمَةُ وَبِيْنَ ﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَةُ رَبُّكَ \* وَلِذْلِكَ خَلَقَهُمْ \* وَتَمَّتُ كَلِمَةُ وَبِيْنَ كَالِمَةُ وَلِذْلِكَ خَلَقَهُمْ \* وَتَمَّتُ كَلِمَةُ وَلِذْلِكَ خَلَقَهُمْ \* وَتَمَّتُ كَلِمَةُ وَلِذَالِكَ خَلَقَهُمْ \* وَتَمَّتُ كَلِمَةُ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ \* وَتَمَّتُ كَلِمَةُ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ \* وَتَمَّتُ كَلِمَةُ وَلِنْ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْلِمُ اللللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلِهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ ال

''اگر اللہ چاہتا تو سب کو ایک امت مونے پر مجبور کردیتا اور ہمیشہ لوگ اختلاف کرتے رہی گے جن پر اللہ نے رہم کیا کرتے رہیں گے۔ ہاں وہ لوگ اختلاف نہ کریں گے جن پر اللہ نے رہم کیا ہے۔ اس طرح (امتحاناً) آئبیں پیدا کیا ہے۔ اور تمہارے رب کا کلمہ پورا ہو چکا ہے کہ ہم جہنم کو جنوں اور انسانوں سے بھریں گے۔''

اس آیت کریمہ میں اللہ نے اختلاف اور رحمت کو الگ الگ چیزیں بتائی ہیں دونوں کا اجتماع نہیں ہوسکتا۔ ای طرح نبی الرحمہ منظیم نے بھی اپنی امت کو بہت می احادیث میں اختلاف سے ڈراکر اس سے دور رہنے کی تاکید فر مائی ہے۔ ابو ہریرہ ڈلٹٹٹ سے روایت ہے کہ نبی کریم مناٹیٹ نے فرمایا:

"إِفْتَرَقَتِ الْيَهُوْدُ عَلَى إِحْدَى أَوْ ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِيْنَ فِرْقَةً وَتَفَرَّقَتِ النَّصَارَى عَلَى إِحْدَى أَوْ ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِيْنَ فِرْقَةً وَتَفْتَرِقُ أُمَّتِىْ عَلَى تَلَاثِ وَّ سَبْعِيْنَ فِرْقَةً.» (2)

معاویہ جانٹن کہتے ہیں کہ نبی کریم مانٹیا نے ہمارے درمیان کھڑے ہو کر فرمایا:

«أَلَا إِنَّ مَنْ كَا نَ قَبْلَكُمْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ اِفْتَرَقُوْا عَلَى ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِيْنَ مِلَّةً وَإِنَّ هَٰذِهِ الْمِلَّةُ سَنَفْتَرِقُ عَلَى ثَلَاثٍ وَسَبْعِيْنَ ، ثِنْتَانِ وَسَبْعُوْنَ فِي النَّارِوَوَاحِدةٌ في الْجِنَّةِ وَهِيَ الْجَمَاعَةُ.»<sup>(3)</sup>

 <sup>(</sup>ق هود: 118-119)
 (ق سنن ابوداؤد، رقم: 4596)

٠ سنن ابوداؤد، رقم: 4597.

اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه ان دونوں احادیث کا خلاصہ یہ ہے کہ یہود ونصاریٰ (72) بہتر فرقوں میں بٹ گئے تھے اور بیامت (73) تہتر فرقوں میں بٹ جائے گی (72) بہتّر فرقے جہنم میں ہوں گے صرف ایک فرقہ جنت میں ہوگا اور وہی جماعت ہے۔اس معنی کی حدیث کی صحابہ سے مروی ہے۔ شیخ الاسلام ابن تیمیہ نے کہا ہے کہ بیہ حدیث صحیح اور مشہور ہے۔ 🛈 جابر بن عبدالله اورعبدالله بن مسعود ون النَّهُ كہتے ہیں كہ ہم نبي كريم مُلَاثِيْمُ كَي مُجلس مبارك میں بیٹھے تھے، آپ نے اپنے آ کے ایک لکیر تھینجی اور فر مایا: بیداللہ رب العزت کے راستے کی مثال ہے۔ پھرآ پ نے دائیں اور بائیں طرف کچھ لکیریں تھینجیں اور فرمایا: کہ بہ شیطان کے راتے ہیں ، پھرآ پ نے آ گے کے پچ کی لکیر پر دست مبارک رکھ کر اس آیت کو بڑھا: ﴿ وَأَنَّ هٰذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيْمًا فَاتَّبِعُوْهُ ۚ وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيْلِهِ ذٰلِكُمْ وَصِّكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ۞ (3) ''کہ یہ میرا سیدھارات ہے ای پر چلو، دوسرے راستوں پر نہ چلو، ورنہ تہمیں فرقوں میں ڈال دیں گے،اللہ نے اس کی تاکید فرمائی ہے تاکہ تم مثقی ہو جاؤ۔'' ای طرح صحابہ کرام بھالیہ سے بھی اختلاف سے بچنے کی بہت تا کید آئی ہے۔ جبکہ وہ خود اختلاف سے دور رہتے ، اختلاف کے وقت ان کا طریقہ یہ تھا کہ مسئلہ کتاب اللہ اور سنت رسول سِ تِينَ أَمْ مِينَ تلاش كرتِ الرَّمْن جاتا تو بلا اختلاف اي كا فيصله كرتے دوسرے سب اي كي طرف رجوع کر لیتے۔ اگر مسله کتاب وسنت میں منصوص نه یاتے تو آپس میں مشورہ کرتے دوسرول سے بو جھتے کمکن ہے کسی کے یاس کوئی واضح دلیل ہو، کیونکہ اللہ کا کلام مبارک ان

کی نظروں میں تھا۔

٠ سلسلة الاحاديث الصحيحه، رقم: 204- الجامع الصغير: 2042.

<sup>@</sup> سورة الانعام: 153- السنة لابن ابي عاصم- تفسير ابن كثير: 261/2 .

﴿ فَسُتَاكُوٓ ا آهُلَ الذِّ كُرِ إِنَّ كُنْتُهُ لَا تَعْلَمُوْنَ ۞ ﴾ (\* نهيس جانة ہوتو اہل ذکر واہل علم سے پوچھ ليا کرو۔''

یقینا ان کامکمل اخلاص اللہ کے دین کے لیے تھا۔اس لیے اپنی رائے یادوسروں کی رائے پرتعصب ادراصرار نہ کرتے۔

غور فرما کیں! نبی کریم مُنَاتِیْنَا کی وفات کے بعد صحابہ رُنَاتُیْنِ میں سب سے پہلا اختلاف نبی کریم مُنَاتِیْنَا کی وفات کے بارے میں عمر رُناتِیْ کا تھا۔ وہ شم کھا کر کہنے لگے: کہ نبی کریم مُنَاتِیْنَا کی وفات نہیں ہوئی۔

صیح بخاری میں ہے عبداللہ بن عباس ہلائی کہتے ہیں کہ ابو بکر ہلائی نکلے تو دیکھا کہ عمر ہلاُنڈ لوگوں سے مخاطب ہیں ، ابوبکر ہلائیڈ نے کہا عمر بیٹھ جاؤ، کیکن وہ نہ بیٹھے۔سب نے ابوبکر ہلائیڈ کی طرف متوجہ ہوکر عمر کو چھوڑ دیا۔ابو بکر ہلائیڈ نے لوگوں کو خطاب کیا:

«أما بعد: مَنْ كَانَ مِنْكُمْ يَعْبُدُ مُحَمَّدًا ﴿ اللَّهَ فَإِنَّ مُحَمّدًا قَدْمَاتَ وَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ يَعْبُدُ اللَّهَ حَي لّا يَمُوْتُ. »

'' جو شخص محمد طلقیام کی عبادت کرتا تھا تو جان لے محمد طلقیام کو موت آگئی اور جو شخص الله کی عبادت کرتا تھا تو ہے شک الله ہمیشہ زندہ رہنے والا ہے اسے موت نہ آئے گی۔''

الله سبحانہ وتعالیٰ کا فرمان ہے:

(الانبياء: 7. 
 () آل عمران: 144.

### اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 💎 🖊 84 🌊 🌊

''محد مُنْ الله کے رسول ہی ہیں آپ سے پہلے بہت سے رسول گزر چکے۔ تو آپ کوموت آ جائے یا شہید کردئے جائیں تو کیاتم اپنی پرانی حالت میں لوٹ جاؤ گے؟ جو بھی ایسا کرے گا تو اس سے اللہ کو پچھ نقصان نہیں پہنچ سکتا۔ اور اللہ تعالیٰ شکر بجالانے والوں کو اچھا بدلہ دے گا۔''

اس آیت کریمکی تلاوت فرمائی عبدالله بن عباس بی نیان کها: که الله کی قتم ! ایبا بگتا تھا کہ لوگوں کو اس آیت کے نازل ہونے کا علم ہی نہ تھا۔ جب ابو بکر بی نی نو الوگ اس کہ الله کی تو لوگ اس کو دہرانے گئے ۔ سعید بن میتب برائے کہتے ہیں کہ عمر رہ نی نو کہ کہ الله کی قتم !

(قواللّه مَاهُو إلّا أَن سَمِعْتُ أَبَابَكُو تَلَاهَا فَعُقِرْتُ حَتَّى مَا تُقِلِنِيْ وَ جَلَامَ فَعُقِرْتُ حَتَّى مَا تُقِلِنِيْ وَ حَتَى أَهُوَ يَتُ إِلَى الأرضِ حينَ سمعتُه تلاها: أَنَّ النبي اللهُ الله قَدْمَاتَ » 
قَدْمَاتَ » 
قَدْمَاتَ » 
قَدْمَاتَ . 
قَدْمَاتُ . 
قَاتُ اللّهُ الْ اللّهُ اللّهُ

''ابوبکر ہن تن نے جب اس آیت کی تلاوت کی تو میں زخم خوردہ ہو گیا یہائی تک کہ اپنے پیروں پر کھڑا نہ رہ سکا زمین پر گر پڑا۔ اور مجھے بھی یقین ہو گیا کہ نبی کریم سائی وفات یا چکے۔''

اس کے بعد دوسرا اختلاف نبی کریم ٹاٹٹیٹر کے بعد خلیفہ کی تعیین کے بارے میں ہوا۔ لیکن اے بھی سنت رسول ﴿ الْآنِیَّةُ مِنْ قُرَیْشِ ﴾ یعنی ' خلیفہ قریش میں ہے ہیں ' ہے رفع کیا گیا۔
ابن العربی بنالت کہتے ہیں: ' کہ انصار سقیفہ بنی ساعدہ میں اکٹھا ہوکر آپس میں مشورہ کررہے تھے کچھ بجھ نہ پارہے تھے کہ کیا کریں۔ مہاجرین کو جب خبر لگی تو آپس میں کہا: کہ انصار کو یہاں بلالیا جائے۔ ابوبکر ڈاٹٹو نے کہا: نہیں ہم خود ان کے پاس جا کیں۔ مہاجرین میں ہوکیں انصار کے پچھ لوگوں نے کہا کہ مہاجرین میں ہوکیں انصار کے پچھ لوگوں نے کہا کہ مہاجرین میں ہوکیں میں ہو۔ ابوبکر بڑاٹون نے بہت پچھ

شعیح بخاری، رقم: 4454.

مفید باتیں کیں اور مزیدیہ کہا:

"وَلَكِنَّا الْأَمَرَاءُ وَأَنْتُمُ الْوُزَرَاءُ." (أَ

"كەامىر بىم بول كے اور آپلوگ وزىر بول كے-"

فرمان نبوی ہے کہ ائمہ قریش میں سے ہوں۔ میں انصار کے ساتھ اچھے سلوک کی تاکید کرتا ہوں ان کے نیکوکاروں کو قبول کرو۔ اور ان میں کا کوئی کچھ غلط کام کرے نہ اسے معاف کردو۔ ابو بکر وٹائنڈ نے کہا : کہ اللہ نے ہمیں «صادقین» کا لقب دیا ہے، اور آپ لوگوں کو

ابوبر رور سے تہا کہ اللہ ہے ہیں اصادقین اللہ علیہ اور آپ تولوں تو اللہ علیہ اور آپ تولوں تو «مفلحین» کے لقب سے نوازا ہے، اور آپ لوگوں کو ہر حالت میں ہمارے ساتھ رہنے کا حکم ویا ہے:

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ الْمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَ كُوْنُوْا مَعَ الصَّلِقِيْنَ ۞ ﴿ يَأَيُّهَا اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

اس کے علاوہ بہت سی شیخ باتوں اور قوی دلیلوں کا ذکر کیا۔اس پر انصار نے رضامندی کا اظہار کرتے ہوئے ابو بکر ڈاٹٹڑ سے خلیفہ کی حیثیت سے بیعت کرلی۔''®

پھر صحابہ کرام میں اس بات میں اختلاف ہوا کہ آپ طُائِیاً کوکہاں دفن کیا جائے ،اس اختلاف کوبھی حدیث رسول مُلَائِیاً سے حل کیا گیا۔

اُمْ المونین عائشہ جھٹا کہتی ہیں کہ: ''جب نبی کریم طُائِیْمُ کی وفات ہوئی تو لوگوں میں اختلاف ہوا کہ آپکو کہال، وفن کیا جائے؟ اس پر ابو بکر جھٹن نے کہا کہ میں نے رسول اللہ طُلِیْمُمُ کوفر ماتے سنا ہے، بھولانہیں ہوں۔ آپ نے فر مایا:

«مَا قَبَضَ اللَّهُ نَبِيّاً إلَّافِي الْمَوْضِعِ الذِّيْ يُحِبُّ أَن يُدْفَنَ فِيدِ.» <sup>(®</sup>

شعيح بخارى، رقم: 3467.
 التوبه: 119.

<sup>®</sup> العواصم من القواصم، ص: 45. ﴿ ﴿ سَنَن تُرَمَّذَى، رقم 1018.

## اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 📗 86 🃗 🌊

پير ابوبكر بن الله أن كها: «أدفِنُوْهُ فِي مَوْضِع فِرَاشِهِ.» (أَ

"كرة ب كے بسر ہى كى جگه يرآ بكو فن كرو، اختلاف كا خاتمه ہوگيا۔"

پھرصحابہ میں جواختلاف ہوا وہ ابوبکر رٹاٹٹؤ کے خلیفہ ہونے کے بعد علی،عباس،اور فاطمہ ٹٹاٹٹٹم کا ابوبکر ٹراٹٹز کے ساتھ اختلاف تھا۔

إِن رَسُولَ اللَّه عِنْ قَال: «لَا نُوْرَثُ: مَا تَرَكْنَا فَهُوَ صَدَقَةٌ.» (2)

نی کریم مناتیا کا فرمان ہے:''ہمارا کوئی وارث مال نہیں ہوگا جو کچھ ہم چھوڑ کر جائیں گے وہ صدقہ ہوگا۔''

اس پر فاطمہ ٹا ابو بر دائن سے ناراض ہوکر ابوبکر ڈائن کو چھوڑ دیا اور اپنی موت تک چھوڑ ہے ہی رکھا۔ نبی کریم خائن کے بعد وہ صرف چھ ماہ تک زندہ رہیں۔ فاطمہ بنت رسول خائن کا ابوبکر دائن سے ترکہ کرسول خیبر و فدک اور مدینہ کے صدقہ میں سے اپنی وراثت کا حصہ طلب کررہی تھیں ،ابوبکر ڈائن نے دینے سے انکار کردیا اور یقین ولا یا کہ اس میں نبی کریم خائن کا جیسا کیا کرتے تھے وہی کروں گا، اگر آپ کے عمل کومیں نے چھوڑ دیا تو میں ڈرتا ہوں کہ گراہ ہوجاؤں گا۔

مدینه کا'' صدقهٔ رسول'' عمر رات نیخ خلافت میں علی اور عباس رات کی کو سونپ دیا تھا۔
البتہ خیبر اور فدک کو روک رکھااور وضاحت کی کہ وہ دونوں نبی کریم ساتیا کم سے میں البیں آپ اپنی خاص ضرور تواں کے لیے رکھتے تھے اور اب وہ دونوں خلیفہ کوقت کے تصرف میں ہوں گے ،ع وق بن الزبیر کہتے ہیں کہ اب تک وہ ای حالت میں ہیں۔ ﴿

<sup>۞</sup> صحي خار ، رقم: 3092-3094 .

ای طرح کے اور بہت سے واقعات ہیں کہ صحابہ کرام بخالیئم کے سامنے جب بھی کسی واقعہ میں اختلاف ہوتا تو قرآن وسنت کی دلیلوں کو ڈھونڈتے ،جب دلیل مل جاتی اختلاف رفع ہوجاتا۔انہوں نے عملی طور براس آیت کی تفسیر کی:

﴿ فَإِنْ نَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَّى اللَّهِ وَ الرَّسُولِ ﴾ (

"جب تم میں کسی مسئلہ میں نزاع ہوجائے تو کتاب وسنت ہے رجوع کرو۔"

علامه ابن القیم نے خیرالقرون کے موقف کا ذکر کیاہے جس کا خلاصہ یہ ہے ''کہ صحابہ کرام نے نبی کریم مُلْ اِللّٰ ہے دین کولیا اور اپنے تابعین سے کہا کہ یہ نبی اکرم مُلْ اِللّٰ کی وصیت ہے ہم تمہیں پہنچارہے ہیں۔

تابعین عظام نے بھی ای نہج پر زندگی گزاری۔ پھراتباع تابعین بھی ای سیدھے مسلک پر چلے۔ای طرح ائمہ متبوعین بھی ان کے بعدای منہج پر رہے۔

یدائمہ قیاس واجتہاد کی طرف اس وقت توجہ دیتے جب کتاب وسنت سے انہیں دلیل نہ مل پاتی۔ کیونکہ اللہ کا دین ان کے سینوں میں حد درجہ معظم تھا ان کے دلول میں میہ بات بہت ہی بری تھی کہ صحابہ اور تابعین کے طریقوں کے خلاف کوئی رائے اور قیاس یاعقلی کسی بات کو آگے بڑھائیں یاکسی کی تقلید کو مقدم کریں۔

اس وجہ سے بورے عالم میں ان کی تعریف ہوتی رہی اور اللہ نے بعد کے لوگوں میں ان کو بڑی عزت کا مقام دیا۔ اس طرح ان ائمہ کے طریقوں پران کے اتباع بھی چلے کسی کے لیے کوئی تعن بہنیں برتا۔ جہت اور دلیل ہی کے ساتھ وہ چلتے رہے ، حق جہاں بھی مہوا اس قافلہ میں رہے۔' (3)

مقصد عرض سے ہے کہ عبد نبوی ،عبد صحابہ اور جس کسی نے ان کی اقتداء واتباع کی ان کے عبد میں کسی نے قول کے ساتھ تعصب نہ برتا گیا۔ خواہ وہ کس قدر عالی مرتبت ہو۔ بلکہ وہ \_\_\_\_\_

٤ اعلام الموقعين: 1/6 ، 9/2 ، 10 .

① النساء : 59 .

#### 🔭 اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقہ 📗 \iint 88

لوگ کسی کے قول کو جب دلیل کے خلاف پاتے تو باادب و حکمت اس کی تر دید کرتے۔ یہاں تک کہ بعض امراء و حکام کے قول و فعل کو جب وہ خلاف سنت پاتے تو تر دید میں کوئی باک نہ کرتے اور نہ کسی کی ملامت کا خوف ان کے دلوں میں رہتا ، کیونکہ ان کے دلوں میں دین کی عظمت ہر کسی کی عظمت سے بڑھ کرتھی۔

ابو الشعثاء كہتے ہيں: كه معاويہ جائن طواف ميں كعبہ كے جاروں كونو ں كا اسلام كرتے سے عبد الله بن عباس جائن أنہيں ٹوكا اور كہا كه دو (2) ركنوں (حجر اسود اور ركن يمانى) بى كا اسلام كرنا ہے۔معاويہ جائن نے كہا: كه بيت الله كاكوئى حصہ نہيں حجور اجا سكتا۔

عبدالله بن زبیر را تنافنا بھی تمام ارکان کا اسلام کرتے تھے۔منداحمداورسنن التر مذی میں پیھی ہے کہ عبداللہ بن عباس بڑا نخبانے آخر میں معاویہ راتنا کے کہا:

﴿ لَقَلُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوَّةٌ حَسَنَةٌ ﴾

''لینی پیارے رسول مُنَافِیْزًا کی ذات میں تمہارے لیے اتباع واقتداء ہے۔'' معاویہ رُفائِیْزُ نے کہا: آپ نے سچ کہا۔ <sup>©</sup>

یکی روایت ابوالطفیل جھٹو سے بھی مروی ہے کہتے ہیں: کہ انہوں نے معاویہ جھٹو کو کعبہ شریف کا طواف کرتے و یکھا۔ ان کے بائیں جانب عبد اللہ بن عباس جھٹو تھے۔ میں دونوں شریف کا طواف کرتے و یکھا۔ ان کے پیچھے تھا ان کی بائیس من رہا تھا معاویہ جھٹی حطیم کے دونوں رکنوں کو استلام کرنے گے۔

ابن عباس جھٹو نے ان سے کہا: کہ رسول اللہ سکھٹی نے ان دونوں کونوں کا استلام نہیں کیا، معاویہ جھٹو کہنے گئے۔

«دَعْنِيْ مِنْكَ يَاابْنَ عَبَّاسٍ فَإِنَّهُ لَيْسَ مِنْهَا شَيئٌ مَهْجُوْرٌ.» (2)

"ابن عباس! جيمورو، كعبة الله كاكوئى حصه جيمور انهيس جاتا، جب بهى معاويه بالله

٠ مسند احمد: 373/1 - سنن الترمذي: 213/3 .

همسند احمد: 1/246 ، 2210 - سنن ترمذي ، رقم: 858 .

ارکان پر ہاتھ رکھتے تو ابن عباس ڈانٹئاا پی بات دہراتے رہتے۔'' صحابہ کرام ڈائٹیئر کے فقاویٰ کی بنیاد کتاب اللہ اور سنت رسول مٹائٹیئر کی دلیلوں پر ہوا کرتی تھی۔ ان میں علم فقہ کا کوئی انتساب تھانہ کوئی ندہبی اختلاف تھا کہ جس پر دوئتی یا دشمنی کی جاتی۔ یہی حال تمام خیر القرون میں رہا۔



# اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 90 \iint 🖳 🚉



# خیرالقرون کے بعد حالات کی تبدیلی

ا تباع کتاب و سنت کا یہی جذبہ خیر القرون پر حاوی رہا۔ اس کے بعد حالات بدلے اور پھر آ ہتہ آ ہتہ ایسے لوگوں کی تقلید کی جانے گئی جن کا قول شریعت میں دلیل نہیں۔ یہ بھی کہا گیا کہ کمی نہ کسی امام کی تقلید فرض ہے۔ اور جس کسی نے یہ کہا کہ تمام ائمہ ہمارے امام ہیں ، میں کسی خاص شخص کی تقلید نہیں کرتا بلکہ دلیل کی روشنی میں ہر ایک کی بات قبول کروں گا تو ایسے شخص کو غلط کہا جانے لگا اور آخری زمانے میں تو اسے لا مذہب بک کہہ دیا گیا، دجال ، کم عقل ، گم راہ ، متعصب ، اسلام دشمنوں کا ایجنٹ بتایا گیا۔ یہ مشہور کیا گیا کہ دشمنان اسلام کی کوئی چھبی طاقت ان کو حرکت دے رہی ہے۔ (\*)

اس میں ذرہ برابر شبہ نہیں کرنا چاہئے کہ صحابہ کرام کی طرح ٹابعین واتباع تابعین اور ائمہ اربعہ اور اس دور کے تمام علاء اہل حدیث تھے۔ کتاب وسنت کی دلیلوں پرعمل کرتے اور اس کی تلقین کرتے۔

خصوصاً ائمہ اُربعہ نے اپنے شاگردوں کو کسی خاص شخص کی تقلید اور اس میں تعصب برتنے سے منع کیا ہے۔ تقلید و تعصب وہ کیوں کرتے جب کہ ان کے جسم وجان میں قرآن وسنت کی اتباع کا جذبہ گھلا ملاتھا۔

 <sup>)</sup> بدعة التعصب المذهبي، صفحه: 98.

کیونکہ ان کے بیا قوال مین کتاب وسنت کے مطابق ہیں۔

امام ابوحنیفه را الله کے اقوال:

آپ کے اصحاب و تلامذہ نے آپ سے اتباع کے متعلق کئی مختلف اقوال نقل کئے ہیں:

1): «إذا صحَّ الْحَدِيثُ فَهُوَ مَذْهِبِيْ.»

''جب صحیح حدیث مل جائے تو وہی میرا مذہب ہے۔''

(۵): «لا يحلُّ لأحدِ أَن يَاخُد بِقَوْلِنَا مَا لَمْ يَعْلَمْ مِنْ أَيْنَ أَخَذْناهُ.»

''کسی کے لیے جائز نہیں کہ ہارے قول کو بغیر دلیل کے جانے اختیار کرے۔''

ایک دوسری روایت میں ہے:

«حَرَامٌ عَلَى مَنْ لَمْ يَعْرِفْ دَلِيْلِيْ أَنْ يُغْتِى بِكَلَامِيْ فَإِنَّنَا بَشَرٌ نَقُوْلُ الْيَوْمَ وَنَرْجِعُ عَدًا.»

''جس کومیرے قول کی دلیل نہ معلوم ہوتو اس کے اوپرمیرے قول سے فتو کی دینا حرام ہے، کیونکہ ہم بشر ہی ہیں، ایک بات آج کہد کر دوسرے دن اس سے رجوع کر سکتے ہیں۔''

(وَيْحَكَ يَا يَعْقُوْبُ! (أبويوسف) لَا نَكْتُبْ عَنِيْ كُلَّ مَا تَسْمَعُ مِنِيْ، فَإِنِّيْ أَرَى الرَّأْي أَرَى الرَّأْي غَذا وَأَتْرُكُهُ بَعْدَ غَدِ.»

"ابو یوسف! میری ہر بات کو نہ لکھا کرو، کیونکہ ہوسکتا ہے آج کوئی بات اپنی رائے سے کہی تو کل اس سے لوٹ جاؤں اور کل کی کہی بات سے برسوں لوٹ جاؤں۔"

﴿ إِذَا قُلْتُ قَوْلًا يُخَالِفُ كِتَابَ اللهِ وَخَبَرَ الرَّسُولِ عَلَيْ فَاتْرُكُواْ قَوْلِيْ. »
 ﴿ وَخَبَرَ الرَّسُولِ عَلَيْ فَاتْرُكُواْ قَوْلِيْ. »

واشيه ابن عابدين: 163/ رسم المفتى: 4/1 ايقاظ همم أولى الأنصار، ص: 60-62 تاريخ ابن معين وغيره.

''اگرکوئی بات میں کتاب اللہ اور حدیث رسول مُنَالِّيَا کے خلاف کہوں تو میرے قول کو حصور دو۔''

# امام ما لک خطائشہ کے اقوال:

①: ﴿ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ أُخْطِئُ وَأُصِيْبُ وَانْظُرُوْا رَأْيِي فَكُلُّ مَا وَافْقَ الْكِتابِ وَالسُّنَّةَ فَخُذُوْهُ وَكُلُّ ما لَمْ يُوافِقْ فَاتْرُكُوْهُ.» ۞

''میں بے شک بشر ہی ہوں غلطی بھی کرتا ہوں اور صحیح بات بھی کہتا ہوں۔ میری رائے میں سے جو کتاب وسنت کے موافق ہواہے لے لو۔ اور جوموافق نہ ہواہے چھوڑ دو۔''

②: «لَيْسَ أَحَدٌ بَعْدَ النّبِي عِلَمُ إِلَّا وَيُؤْخَذُ مِنْ قَوْلِهِ وَيُتْرَكُ إِلَّا النَّبِيُّ عِلَمُ ال

'' نبی سُلِیَّیْ کے علاوہ ہرایک کی بات لی جائے گی اور چھوڑ بھی دی جائے گی ،مگر نبی سُلِیْتِ اِ کی بات صرف قبول ہوگی۔''<sup>©</sup>

(3: "قَالَ ابْنُ وَهْبِ: سَمِعْتُ مَالِكًا سُئِلَ عَنْ تَخْلِيْلِ أَصَابِعِ الرِّجْلَيْنِ فِي الْوُضُوءِ وَقَالَ: لَيْسَ ذَلِكَ عَلَى النَّاسِ قَالَ: فَتَرَكْتُهُ حَتَّى خَفَّ النَّاسُ فَقُلْتُ لَهُ: عِنْدَنَا فِي ذَلِكَ سُنَّةٌ فَقَالَ: وَمَا هِي ؟ قُلْتُ: حَدَّثَنَا اللَّيْثُ بْنُ سَعْدٍ وَابْنِ لَهِيْعَةً وَعَمْرِو فِي ذَلِكَ سُنَّةٌ فَقَالَ: وَمَا هِي ؟ قُلْتُ: حَدَّثَنَا اللَّيْثُ بْنُ سَعْدٍ وَابْنِ لَهِيْعَةً وَعَمْرِو بِنْ الْحَارِثِ عِنْ يَزِيْدَ بْنِ عَمْرِو الْمُعَافِرِي عَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمُنِ الْحَبَلِي عَنِ الْمَسْتُورُدِ بْنِ شَدَّادٍ الْقُرَشِي قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللّهِ عَنْ يَدُلُكُ بِخِنْصَرِهِ مَا بَيْنَ الْمَسْتُورُدِ بْنِ شَدَّادٍ الْقُرَشِي قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللّهِ عَلَىٰ يَدُلُكُ بِخِنْصَرِهِ مَا بَيْنَ أَصَابِع رِجْلَيْهِ فَقَالَ: هٰذَا الْحَدِيْثُ حَسَنُ وَمَا سَمِعْتُ بِهِ قَطْ وَمُ ثُمَّ سَمِعْتُهُ بَعْدَ أَلِكَ يَسْأَلُ فَيَامُمُ بِتَحْلِيْلِ الْأَصَابِع."

''عبد الله بن وہب کا بیان ہے کہ امام مالک سے کسی نے وضو میں پاؤں کی انگیوں ———••

① جامع بيان العلم رفضله: 32/2 - الاحكام لابن حزم: 149/6.

٤ جامع بيان العلم وفضله، 21:2 الاحكام لابن حزم، 145:6

<sup>()</sup> مقدمه الجرح والتعديل، ص:31-32 السنن الكبري للبيهقي: 76/1.

کے خلال کرنے کے بارے میں سوال کیا۔ توانہوں نے کہا کہ خلال کرنا لوگوں پرنہیں ہے۔ س کر میں چپ رہا۔ جب لوگ مجلس سے چلے گئے تو میں نے ان سے کہا: کہ انگلیوں کے خلال کرنے کے بارے میں ہمارے پاس ایک سنت ہے، انہوں نے فرما یا کہ بتاؤ، تو میں نے مستورد بن شداد کی روایت بیان کی کہ میں نے رسول الله مُؤلیقا کو دیکھا کہ اپنی خضر کی انگلی سے اپنے دونوں پاؤں کی انگلیوں کے درمیان خلال فرمارہ سے سے۔ سن کرامام مالک بڑائے نے کہا: یہ تو حسن حدیث ہے۔ آج سے پہلے اسے میں نے کہمی نہیں سنا تھا۔ ابن وهب بڑائے کہتے ہیں کہ اس کے بعد میں نے ان سے سنا کہ جب بھی ان سے یو چھا جاتا تو انگلیوں کے خلال کا حکم دیتے۔''

# امام شافعی خلطیهٔ کے اقوال:

امام شافعی اٹرائیے سے اس باب میں بہت سے اقوال منقول ہیں، ان کے متقد مین شاگر د اور تبعین ان برعمل بھی کرتے تھے۔ متأخرین کی طرح تعصب نہ برتتے۔

(امَا مِنْ أَحَدِ إِلَّا وَتَذْهَبُ عَلَيْهِ سُنَّةٌ لِرَسُوْلِ اللَّهِ ﷺ وَتَعْزُبُ عَنْهُ فَمَهْمَا قُلْتُ مِنْ قَوْلٍ أَوْ أَصَّلْتُ مِنْ أَصَّلِ فِيْهِ عَنْ رَسُوْلِ اللَّهِ ﷺ خِلَافَ مَا قُلْتُ ، فَالْقَوْلُ مَا قَالَ رَسُوْلُ اللّهِ ﷺ خِلَافَ مَا قُلْتُ ، فَالْقَوْلُ مَا قَالَ رَسُوْلُ اللهِ ﷺ وَهُوَ قَوْلِيْ.

''ہراکی سے رسول اللہ مُناتیکا کی کوئی نہ کوئی حدیث جھوٹ سکتی ہے۔ اس لیے کوئی بات کہوں یا کوئی قاعدہ کے خلاف بات کہوں یا کوئی قاعدہ کے خلاف بیارے رسول مناتیکا ہی قابل عمل وقبول بیارے رسول مناتیکا ہی قابل عمل وقبول ہے اور وہی میرا بھی قول ہے۔''

②: «أَجْمَعَ الْمُسْلِمُوْنَ عَلَى أَنَّ مَنِ اسْتَبَانَتْ لَهُ سُنَّةٌ عَنْ رَسُوْلُ اللَّهِ ﷺ لَمْ يَحِلَّ لَهُ الْمُعْمَعِ الْمُسْلِمُوْنَ عَلَى أَنَّ مَنِ اسْتَبَانَتْ لَهُ سُنَّةٌ عَنْ رَسُوْلُ اللَّهِ ﷺ لَمْ يَحِلَّ لَهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ ال

 <sup>(</sup>a) اعلام الموقعين: 363/2.
 (b) اعلام الموقعين: 363/2.

''مسلمانوں کا اجماع وا تفاق ہے کہ جس کے سامنے سنت رسول مٹائیٹی ظاہر ہوگئ تو کسی کے قول کی بنا پر اس سنت کو چھوڑ نا جا رنہیں ۔''

(الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَي

"جب تمہیں میرمی کتاب میں سنت رسول مُلَیّنِ کے خلاف کوئی بات ملے تو میری بات کوچیوڑ کر سنت رسول مُلَیّنِ کے مطابق کہؤ'

#### ایک روایت میں ہے:

"فَاتَّبِعُوْهَا وَلَا تَلْتَفِتُوْا إِلَى قَوْلِ أَحَدٍ." (\*) "توسنت ہی کی اتاع کرو، کسی کے قول کونہ دیکھو۔ ''

﴿إِذَا صَحَّ الْحَدِيثُ فَهُوَ مَذْهَبِى. ﴾
 ﴿ وَمِي مِيرا مَدْمِبِ ہِے۔ ''

امام احمد بن حنبل برات كو مخاطب كرك كها كه:

- (3): "أَنْتُمْ أَعْلَمُ بِالْحَدِيْثِ وَالرِّجَالِ مِنِّى فَإِذَا كَانَ الْحَدِيْثُ الصَّحِيْحُ فَاعْلِمُوْنِى بِهِ أَنْتُمْ أَعْلِمُ وَلَى بَعُونُ كُوْفِيَّا أَوْ بَصْرِيًّا أَوْ شَامِيًّا حَتَّى أَذْهَبَ إِلَيْهِ إِذَا كَانَ صَحِيْحًا." (ثَّ أَبِ مُجُمَّ سَ زياده حديث كاعلم ركعت بين الرحديث محج موتو بنص بتاؤ اى كر مديث مطابق فتوى دون خواه وه كوفى حديث مويا بقرى يا شامى مو۔"
- (6): «كُلُّ مَسْأَلَةٍ صَحَّ فِيْهَا الْخَبَرُ عَنْ رَسُوْلِ اللهِ ﷺ عِنْدَ أَهْلِ النَّقْلِ بِخِلَافِ مَا قُلْتُ فَأَنَا رَاجِعٌ عَنْهَا فِيْ حَيَاتِيْ وَبَعْدَ مَوْتِيْ.»

- شعرع: 1/63 . (١٤٥٠ المجموع: 63/1)
- آداب الشافعي لابن أبي حاتم، ص: 94.
   ﴿ حلية الاولياء: 107/9.

اورموت کے بعد بھی اس قول سے رجوع کررہا ہوں۔''

(): "إِذَا رَأَيْتُمُوٰنِيْ أَقُولُ قَوْلًا وَقَدْ صَحَّ عَنِ النَّبِيِ ﷺ خِلَافَةُ فَاعْلَمُوْا أَنْ عَقْلِي قَدْ ذَهِ مَن " فَهُ اللَّبِي اللَّهِ عَن النَّبِي اللَّهِ عَن النَّبِي اللهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلْمُوْا أَنْ عَقْلِي قَدْ ذَه مَن " أَنْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

''تم اگر حجے حدیث کے خلاف مجھے نتویٰ دیتے ہوئے دیکھوتو جان ہو، کہ میں عقل کھو بہنا ہوں۔''

(8): «كُلُّ مَا قُلْتُ فَكَانَ عَنِ النَّبِيِ عَلَيْ خِلَافُ قَوْلَى مِمَّا يَصِحُ فَحَدِيْثُ النَّبِي عَلَيْ
 أَوْلَى فَلَا تُقَلِّدُونِيْ.»<sup>(2)</sup>

''میں نے جو بات بھی کہی ہواگر میچ حدیث کے خلاف ہوتو حدیث کی اتباع واجب ہے میری تقلید نہ کرو۔''

(2): «كُلُّ حَدِيْثِ عَنِ النَّبِي عَلَيْ فَهُو قَوْلِيْ وَإِنْ لَمْ تَسْمَعُوهُ مِنِّيْ.» (3)

"میرا قول نبی کریم ملاقظ کی ہر حدیث کے مطابق ہے اگر چہتم مجھ سے وہ حدیث نہ سنر مد "

امام احمد بن حنبل را لله کے اقوال:

امام احمد بن صنبل تمام ائمہ سے زیادہ سنت رسول مُنَّاثِیْم کے حافظ اور عالم تھے، اور ان پر شدت سے تمسک بھی فرماتے ، یہاں تک کہ ایسی کتابوں کی تالیف کو ناپبند کرتے تھے جن میں قیاس اور مسائل کی تفریعات کا ذکر ہو۔ ﴿

#### ۔ آپ نے فرمایا:

①: ﴿لَا تُقَلِّدُنِيْ وَلَا تُقَلِّدُ مَالِكُا وَلَا الشَّافِعِيُّ وَلَا الْأَوْزَاعِيُّ وَلَا النَّوْرِيُّ وَخُذْ مِنْ

- 🛈 آداب الشافعي لابن أبي حاتم، ص: 93.
- (2) آداب الشافعي لابن أبي حاتم، ص: 93.
- @ آداب الشافعي لابن أبي حاتم، ص: 93.
  - ٤٠ مناقب ابن الجوزي، ص: 192.

حَيثُ أَخَذُولِ اللهِ

''میری اور مالک، شافعی، اوزاعی، اور توری کسی کی تقلید نه کرو۔ جہاں ہے انہوں نے علم لیاہے و ہیں ہےتم بھی لو۔''

التَّابِعِيْنَ يَعْدُ الرَّجُلُ فَيْهِ مُخَيِّرٌ.» (2)

"اینے دین میں ان لوگوں میں ہے کسی کی تقلید نہ کرو۔ نبی مُنافیظُ اور صحابہ سے جو ثابت ہوای کولو۔ تابعین کے اقوال کے بارے میں آ دی کواختیار ہے۔''

 ③: «اَلْإِتِّبَاعُ أَنْ يَتَّبِعَ الرَّجُلُ مَا جَاءَ عَنِ النَّبِي ﷺ وَعَنْ أَصْحَابِهِ ثُمَّ هُوَ مَنْ بَعْدَ التَّابِعِيْنَ مُخَيَّرٌ.» 3

"اتباع كہتے ہيں كه آ دى نبي مُنْ الله كا حديث اور آ ثار صحابه كى پيروى كرے - تابعين کے آثار میں اے اختیار ہے۔"

 (أَى الأَوْزَاعِي وَرَأْيَ مَالِكٍ وَرَأْيُ أَبِي حَنِيْفَةَ كُلُّهُ رَأْيٌ وهُوَ عِنْدِي سواءً إنَّما الْحُجَّةُ فِي الْآثَارِ.» (4)

''اوزاعی ،مالک اور ابوصنیفه سب کی رائے محض رائے ہی ہے۔ شرعی دلیل آ ٹار ہی ہے لی جائے گی۔''

(6): «مَنْ رَدَّ حَدِيثَ رَسُول اللهِ إِلَيْ فَهُوَ عَلَى شَفَا هَلَكَةِ.» (5)

" جس کسی نے حدیث رسول مُلْآتِیمُ بِمُل نہ کیا تو ہلاکت کے کنارے پر ہے۔'' نوٹ: ان اقوال کی تفصیل علامہ الیانی ڈلٹنز کی کتاب صفۃ صلاۃ النبی ٹاٹیؤ میں دیکھیں۔

> ﴿ مَسَانُلُ أَبِي دَاؤُدٍ، صَ : 286 -🛈 اعلام الموقعين، 2:302.

 جامع بيان العلم وفضله: 149/2 . @ مسائل ابي داؤد، ص: 277.

® مناقب ابن الجوزي ، ص : 182 ·

# مقلدين مذاهب كاتناقض

نداہب کے مقلدین کا معاملہ بڑاہی عجیب اور تعجب خیز ہے۔ کہ فروی مسائل میں تو ائمہ کی تقلید بڑی شدت سے کرتے ہیں۔ حالانکہ آپ نے دیکھا کہ ان بزرگوں نے اپنی یا کسی اور کی تقلید سے شدت سے منع کیا ہے۔

لیکن عقیدہ کے مسائل جنہیں فقہ اکبر کہا جاتا ہے۔ ان میں ائمہ کے مخالف ہیں ، اکثر اپنے اماموں کی مخالف ہیں ، اکثر اپنے امام احمد اپنے اماموں کی مخالف کر کے اشعری وغیرہ فدہب کے متعصب ہوتے ہیں۔ البتہ امام احمد بن صنبل کے تبعین سوائے چند افراد کے بحمد اللہ تاریخ کے ہر دور میں صحیح سلفی عقیدہ کے دائی اور عامل رہے ہیں۔

گر نداہب ٹلانہ کے اکثر مقلدین سلفی عقیدہ کے خلاف رہے۔لیکن تاریخ کی ہرصدی
میں ان میں بھی کچھ لوگ گزرے ہیں جو اپنا انتساب ائمہ کی طرف کرتے ہوئے بھی تعصب
نہ برتے۔ صحح احادیث مل جانے پر امام کا قول چھوڑ دیتے اور اس کی تا کید بھی کرتے۔ اس
طرح صحح عقیدہ کے معتقد بھی تھے۔ جو شخص اسلامی عقائد و مذاہب پر نظر رکھتا ہے اس سے یہ
چیز مخفی نہیں۔

امام ابو حنیفہ بٹنے اور تمام انکہ کرام اہل حدیث اور سلفی تھے۔ جبیبا کہ پہلے بھی اس کا ذکر ہو چکا ہے۔ جبکہ اس وقت آ پ کے اکثر مقلدین کا عقیدہ آ پ کے عقیدہ گتاب وسنت کے خلاف ہے۔

امام ابن تیمیه رشش نے لکھا ہے:

"كتاب فقدا كبرابوصيفه رطالت كانتاع كزديكم مهوركتاب ب-جس كوانهول في

سندا ابومطیح الملحی سے روایت کیا ہے۔ اس میں ہے کہ ابومطیع کہتے ہیں کہ میں نے ابوحنیفہ رشائند سے فقہ اکبر کے متعلق سوال کیا تو آپ نے فرمایا: کہ کسی گناہ کے ارتکاب پر مرتکب کو کافر نہ کہو۔ اور کسی مومن کے ایمان کی نفی نہ کرو۔ امر بالمعروف اور نہی عن المئکر کرتے رہو۔ اور یقین رکھو کہ جو خیر اور شرتہ ہیں طے ہیں وہ ملنے ہی تھے اور جونہیں ملے وہ تہ ہیں مل نہیں سکتے۔ (یعنی جب تک اللہ رب العزت نہ جا ہے۔)

صحابہ رسول میں ہے کسی ہے براءت کا اظہار نہ کرنا! تمام صحابہ کو چھوڑ کر کسی خاص صحابی ہے محبت نہ کرنا ،عثمان وعلی چانٹنا کے معاملے کو اللہ کی طرف لوٹادو۔

ابو مطیع ناقل ہیں کہ ابو حنیفہ رشائنہ نے کہا: کہ جو کہنا ہے کہ میں نہیں جانتا کہ میرا رب آسان میں ہے یا زمین میں تو وہ کافر ہو گیا۔ کیونکہ اللہ نے فرمایاہے: ﴿ اَلَوَّ حَمَّنُ عَلَیٰ الْعَرِّشُ السَّنَوٰی﴾ الْعَرِّشِ السُنَوٰی﴾

"رحمٰن عرش پرمستوی ہے (اور عرش آسان کے او پر ہے)۔"

میں نے کہا: اگر وہ کہ ہے کہ اللہ عرش پر مستوی ہے۔لیکن اس کا یہ بھی کہنا ہے کہ میں نہیں جانتا کہ عرش اللی آ سان میں ہے یا زمین میں؟ آ ب نے جواب دیا کہ وہ کا فر ہے۔ کیونکہ اس نے اللہ کے آ سان میں ہونے سے انکار کیا ، کیونکہ اللہ تعالی اعلیٰ علیین میں ہے۔ اس کو او پر جان کر اس کی اور پر جان کر اس کو اور پر کا دوسرے اقوال بھی نقل کئے ہیں۔

اس کے بعد ابن تیمیہ برائی کہتے ہیں: ''کہ اس مشہور ومعروف تول کے مطابق اللہ کے عراق اللہ کے مطابق اللہ کے عراق کی بروٹ پر ہونے میں تو قف کرنے والے کو امام ابو حنیفہ بڑھنے نے کا فرکہا تو (ان کے نزدیک) اس شخص کا حکم کیا ہوگا۔ جو اللہ کے آسان میں ہونے کا واضح الفاظ میں انکار کرر ہاہے؟ '' اُلَّ ای طرح کا قول''الفاروق'' کتاب سے امام ذہبی بڑھنے نے بھی اپنی کتاب «العلو لعلی

الغفار » میں نقل کیا ہے۔

فتاوى ابن تيميه: 47/5 ، 48 .
 شمختصر العلو ، ص: 136 .

عقیدہ طحاویہ کے شارح «ابن أبی العزِ حنفی» کہتے ہیں: کہ اللہ کے لیے علو کی صفت کے اثبات میں سلف کے لا تعدادا قوال وارد ہیں۔ ان میں سے شخ الاسلام ابو اساعیل انساری نے اپنی کتاب الفاروق میں اپنی سند سے ابو مطبع سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے امام ابو صنیفہ سے اس شخص کے بارے میں پوچھا: جو کہتا ہے کہ میں نہیں جانتا کہ میرا رب آسان میں ہے یا زمین میں ۔ تو امام صاحب نے جواب دیا: کہ وہ کافر ہوگیا۔ کوئکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿ اَلْوَ حُمَّنُ عَلَی الْعَوْرَشِ الله تَوْی ﴾

''رحمٰن عرش پرمستوی ہے''اور عرش آسان کے اوپر ہے۔۔۔۔۔الخ پھرامام ابن الی العز کہتے ہیں:

امام ابوصنیفہ کی طرف اپنی نسبت رکھنے والوں میں جو اللہ کے عرش پر ہونے کا انکار کررہا ہے۔ اس کی بات توجہ کے لائق نہیں۔ کیونکہ امام ابو عنیفہ کی طرف نسبت رکھنے والے بہت سے معتزلی اور دوسرے عقیدے کے معتقد بھی رہے ہیں۔ جو امام کے اکثر عقائد کے خلاف عقیدہ رکھتے ہیں۔ آ

ای طرح ائمہ مالک ،شافعی اور احمد بن حنبل کی طرف اپنی نسبت رکھنے والوں میں بھی ایسے لوگ میں جوان ائمہ کے بعض عقیدوں کے خلاف عقیدہ رکھتے میں۔

امام ابو یوسف کا بشر مرلی سے توبہ لینے کا قصہ مشہور ہے۔ امام ذہبی نے بشار بن موی الحفاف سے نقل کیا ہے کہ بشر بن الولید الکندی قاضی ابو یوسف کے پاس آ کر کہنے لگا کہ آپ مجھے کلام سے منع کررہے ہیں، اور ادھر بشر مرلین اور علی الاحول کلام کرتے ہیں۔ یوچھا کیا کہتے ہیں؟

کہا: وہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہر جگہ ہے۔ ابو یوسف بڑلتے: نے کہا ان کو حاضر کیا جائے۔ لوگ انہیں پکڑنے مجھے تو بشر اٹھ چکا تھا۔علی احول اورایک دوسرے بوڑھے کو لے کر آئے۔ تو

٠ شرح العقيدة الطحاوية، ص: 322-323.

امام ابو یوسف نے بوڑھے کو دیکھ کر کہا: تمہارے ادب کا لحاظ نہ ہوتا تو تمہیں مارتا پھر بھی قید کرنے کا تھم دیا۔ اور احول کو مارا اور شہر میں اس کو گھمایا۔ ①

اس کے باوجود حنفی معتز لہ اور اشاعرہ نے استولیٰ کی تاویل استولیٰ سے کی ہے جس کا ذکر ابوالحن اشعری بڑائنے نے کیا ہے۔ <sup>©</sup>

رساله الى اهل النغر ميں كہتے ہيں كه الله كا «استواء على العوش» استيلاء (قبضه) كرنا نہيں ہے۔ كيونكه الله تعالى ہروقت ہر چيزير قابض رہاہے۔

اس نلط عقیدہ کا اثر یہ ہوا کہ زبان عرب میں بھی یہ معنی اشاعرہ نے داخل کردیا۔ ای کا مستجہ ہے کہ جوھری اور رازی نے کہددیا «استوی الی السماء» قصد یعنی آسان کی طرف قصد کیا۔ «واستوی أی استولیٰ» یعنی غالب و قابض ہوا۔ اور ایک نفرانی شاعر کے قول سے استدلال لے لیا۔

قد استوى بشر على العراق

من غير سيف ودم مهراق <sup>®</sup>

ای طرح مالکیہ نے بھی عقیدہ کے مسائل میں امام مالک سے مخالفت کی ہے۔ امام مالک بمُراشِیٰ کا کہنا ہے:

«اَللّٰهُ فِي السَّمَاءِ وَعِلْمُهُ فِي كُلِّ مَكَانِ لَا يَخْلُوْ مِنْهُ شَيْخٌ.»

'' کہ اللہ تعالیٰ آ -ان میں ہے اور اس کاعلم ہر جگہ ہے ،کوئی چیز اس کےعلم سے خارج نہیں ہوسکتی۔''

شمختصر العلو، ص: 155.
 شمختصر العلو، ص: 155.

الصحاح: 6/2385 مختار الصحاح، ص: 335.

## ا تباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 📗 \iint 🖳

ہے''؟ امام مالک بطنے نے سرینچ کرلیا اور آپ کو بسینہ آنے لگا۔ اس کے بعد سراٹھایا اور فرمایا: کہ الله رحمٰن عرش پر ہے، جیسا کہ الله نے ہمیں خود بتایا ہے۔ اس کے بارے میں کیفیت کا سوال نہ کیا جائے۔ کیفیت کا علم نہیں دیا گیا۔ اور تم مبتدع ہو، اور کہا: کہ اس کومجلس سے نکال دو۔

ای طرح کئی اور شاگردوں سے یہی روایت ہے۔ اس میں مزید بیجی ہے کہ کیفیت کاعلم غیر معلوم ہے۔ اور استواء کامعنی واضح ہے۔ کیفیت کے بارے میں سوال بدعت ہے۔ مجھے ڈرلگتا ہے کہ تم صحیح عقیدہ سے بھٹکے ہوئے ہو۔ پھر تھم دیا اور اسے مجلس سے نکال دیا گیا۔'' آ اسی طرح شافعیہ نے بھی امام شافعی رائشہ کے عقیدہ کے خلاف عقیدہ اختیار کیا۔

امام شافعی براف فرماتے ہیں: جس سنت پر نیس ہوں اور جن ائمہ دین کو میں نے ویکھا ہے مثل سفیان و مالک وغیرہ کے وہ بھی جس سنت پر تھے، وہ یہ ہے کہ: «لا إلله الله مُحمَّدٌ مثل سفیان و مالک وغیرہ کے وہ بھی جس سنت پر تھے، وہ یہ ہے کہ: «لا إلله الله مُحمَّدٌ رَّسُولُ الله ، اور الله کے عرش پر آسان میں ہونے کا اقرار کیاجائے، اور یہ کہ الله تعالی اپنی مخلوق سے جس طرح چاہتا ہے قریب ہوتا ہے۔قریب کے آسان پر جب چاہتا ہے اتر تا ہے۔ اور باقی عقائد کا بھی ذکر کیا۔ ' ©

شختصر العلو، ص 140-141.
 شختصر العلو، ص

# اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقہ 102 🎢 102

''اس حبيبا كوئى نہيں وہ سننے والا ديكھنے والا ہے۔''<sup>®</sup>

امام شافعی سے علم کلام اور اہل کلام کی مُدمت متواتر طور پر ثابت ہے۔ کیونکہ آپ اصول و فروع میں بڑی شدت ہے آ ٹار کی اتباع کرتے تھے۔ امام احمد بن صنبل رُمُلِکۂ کی امتاع کے متعلق

عدل وانساف کی بات ہے کہ یہ حضرات تاریخ کے ہر دور میں سیحے عقیدہ کے متمسک رہے بلکہ عقیدہ کی اصلاح کے داعی بھی رہے۔ پھر بھی منابلہ میں پچھلوگ اشاعرہ وغیرہ کے عقیدے پر بائے گئے۔ اس بات کو ذہن نشین رکھنا ضروری ہے کہ مذاہب اربعہ کی شہرت اور انتشار کے بعد ہی عقائد اشعربہ ومعتزلہ کا انتشار ہوا ، لگتا ہے کہ اس سے پہلے تمام علاء سلف کے عقیدے پر ہی تھے۔ علاء ہی مقتدا ومتعبّع ہوتے ہیں اس لیے عوام بھی انہی کے تابع رہ ہوں کے عقیدے شیعیت ، رفض، ہول گے۔ چند گنتی کے لوگ تھے جو پوری اسلامی حکومت میں غلط عقیدے شیعیت ، رفض، مول گے۔ چند گنتی کے لوگ تھے جو پوری اسلامی حکومت میں غلط عقیدے شیعیت ، رفض، نصب، اشعریت وغیرہ کی تائید کرتے اور ان کی دعوت دیتے تھے۔ لیکن اس زمانہ کے ائر فرنہ کے ائر کے در میں کتابیں لکھیں۔ جوامع ، سنن و مسانید کے خاص جزء میں ان کا ذکر اور ان کی تردید کی۔

امام احمد بن طنبل رسل سے عقیدہ اور احتجاج بالآ ثار اور اساء وصفات کی تاویل نہ کرنے کے بارے بہت کچھ نقول آئے ہیں۔ آپ سے خلق قرآن کے قائل کی تکفیر، اساء وصفات کا اثبات متواتر اثبات ، اللہ کا علو (اوپر ہونا) ابو بکر وعمر کی تفضیل اور ایمان کی زیادتی و کمی کا اثبات متواتر طریقے سے ثابت ہے۔ ©

علامہ ابن تیمیہ لکھتے ہیں کہ ائمہ کرام کی طرف بعض اہل بدعت فرقے کے لوگوں نے انتساب کیا۔ اصول وعقیدے میں ان کے مخالف رہے۔ ائمہ نے ان سے اپنی براءت کا

٦ مختصر العلو، ص: 177.

<sup>🕏</sup> مختصر العلو للعلى الغفار ، ص: 130 ـ مختصر العلو ، ص: 189 .

اظہار کیا۔ یہ چیز بہت مشہور ہے ای زمانہ میں بہت سے جمی ،قدری ،معتزلی، وغیرہ فروع میں اپی نسبت مام ابو حنیفہ بڑات کی طرف کرتے تھے باوجود یکہ امام اور آپ کے اصحاب ان سے براء ت کا اظہار کرتے تھے۔ اس بات میں ان کے اقوال لوگوں میں مشہور ہیں۔ یہاں تک کہ امام ابو حنیفہ بڑائیے نے کہددیا:

الَعَنَ اللّهُ عَمْرَو بْنُ عُبَيْدٍ هُوَ فَتَحَ عَلَى النَّاسِ الْكَلَامَ فِي هٰذَا.» " "عمرو بن عبيد معتزلي برالله كي لعنت بواى في سلف كعقيده ك خلاف كلام كا وروازه كهولا ہے۔ "

نوح الجامع كاكہنا ہے: كه ميں نے امام ابوحنيفه الله سے اعراض واجسام جيسے كلام كے بارے ميں سوال كيا تو آپ نے فرمايا: كه به فلسفه والوں كى بات ہے تم كتاب وسنت برتمسك ركھو۔ اور في ايجاد بنده باتوں كوچھوڑ دو۔ كيونكه وه بدعت ہے۔

امام ابو یوسف بٹانشنہ کہتے ہیں: کہ جو کوئی علم کلام سیکھے گا وہ بے دین ہوجائے گا۔ نیز جب بشر مر کی نے صفات رب کی تعطیل کے متعلق کلام کیا تو انہوں نے اس پر حد قائم کرنے کا عزم کرلیا تھالیکن وہ پھاگ نکلا۔

محمد بن الحسن الشيباني برات كا كهنا ہے كه مشرق ومغرب كے علماء كا اجماع ہے كه جن صفات كا اثبات الله تعالى نے اپنے ليے يا رسول الله مؤلفيظ نے الله كے ليے كيا ہے، ان يرايمان واجب ہے۔ اور ان كے ظاہر معنى كوقبول كياجائے۔

ای طرح کی اور کی عقیدہ سلف کی باتوں کا ذکر کیا جن کی تفصیل کسی اور مقام پر بیان ہوگ۔ امام ابوصنیفہ رشائنے کے اتباع میں سے بہت سے فقہاء اس وقت بھی معتزلہ وغیرہ کے مخالف ہیں اور ان کی بہت تردید کرتے ہیں۔

جہمی فرقے کا سرغنہ بشر الرکی ، نیزاحمہ بن دوَادقاضی القصاۃ ان جیسے دوسرے جہمی اور معتزلی وغیرہ فروع میں امام ابوصیفہ کے فدھب کی طرف اپنی نسبت کرتے تھے انہی لوگوں

نے ہی اہل سنت سے جنگ کی آگ بھڑ کا رکھی تھی جس کی وجہ سے خلق قرآن اور صفات کی تعطیل کا مشہور فتنہ کھڑا ہوا تھا۔ <sup>1</sup>

آ خركا رايك وه زمانه بهى آيا جس مين ابل حديث اورسلفى عقيده كے تبعين تعورى تعداد مين ره گئے۔ لوگوں نے انہيں كرورسمجما اور اپنے ہى مسلمان بھائيوں كے ہاتھوں ستائے جانے گئے۔ يه كوئى تعجب كى بات نه ہوئى۔ نبى صادق المصدوق مَنْ الْمَنْ نے اس حالت كى خبر بہت پہلے دے دى تھى :

«إِنَّ الْإِسْلَامَ بَدَأَ غَرِيبًا وَسَيَعُودُ غَرِيبًا كَمَا بَدَأَ فَطُوْبِى لِلْغُرَبَاءِ.» ﴿ الْأَسْلَامَ اجْنِي بُوجِاتَ كَارِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

پھر حالات مزید برتر ہوئے کہ عقیدہ اور فقہ میں لوگوں کے تعصب نہ ہی کی وجہ سے سلفی عقیدہ کے لوگوں کو عقیدہ کے اظہار اور اس کی دعوت دینے سے منع کیا جانے لگا۔ حالت یہاں تک پہنچ کہ عقیدہ سلف اور کتب حدیث کے بڑھنے بڑھانے والوں کوستایا بھی ممیا۔

صرف فقہ کے اس فرہب کی کتابوں کے پڑھنے پڑھانے کی اجازت ہوئی جس فرہب کو حکومت اور علاء حکومت نے اپنایا تھا۔ امام احمد بن طنبل کوسلنی عقیدہ کے خالفین اور فداہب کے متعصبین ہی کی طرف سے دلدوز اؤیت پیٹی تھی۔ یہی حال ابن تیمید اللہ اور ان کے اتباع کا بھی ہوا۔ (ہی ایسی)

الدليل على بطلان التحليل ومنازل الاثمه الاربعه للسلماسي.

شنن ترمذی، رقم: 2629.

طرح لهاتار بكا-

ابن تیمید الله نے بڑی قیمی بات کھی ہے:

'' فرقہ ناہیہ ہونے کے حقدار اہل حدیث اور اہل سنت ہیں جن کے امام صرف رسول اللہ مُلَّا ﷺ ہیں۔ وہی آپ کے اقوال و احوال کو زیادہ جانے والے اور صحیح وسقیم کی تمیز رکھنے والے ہیں، ان کے ائمہ حدیث وسنت کی سمجھ رکھنے والے ہیں ، وہی لوگ سنت کے معانی و مفاہیم کو سمجھنے اور اس کی تقد بق وانباع کرنے والے ہیں۔سنت ہی کی بنا پر ان کی محبت اور دھمنی کی بنیاد ہے۔ وہ لوگ کسی کے قول کو بنیاد اور قاعدہ نہیں بناتے ، بلکہ رسول اکرم مُلَاثِیمُ جو کتاب و حکمت لے کرآئے اورآپ ہی کے اقوال کو وہ بنیاد اور قاعدہ بناتے ہیں اور اس کا عقیدہ رکھتے ہیں۔''<sup>©</sup>

٠ مجموعه فتاوي ابن تيميه: 347/3.

# ائمُه اسلام کی فقه

جس طرح ائمہ اسلام صحابہ کرام اٹھ جھنے کے عقیدے پر تھے ای طرح عبادات و معاملات میں فطرت اللی پررہے۔ کتاب وسنت اور اجماع صحابہ اور آثار صحابہ اور کتاب وسنت پر قیاس کے متبع تھے۔

وہ خود کسی امام کی طرف اپنا انتساب نہ کرتے نہ کوئی بکری تھا نہ عمری نہ عثانی نہ علوی یا عباسی اورمسعودی کوئی بھی کسی کی فقہ کی طرف اپناانتہاب نہ کرتا تھا۔

خیر القرون میں ہر شہر میں علاء ہوتے اپنے علوم اور فآویٰ کے ذریعہ لوگوں کی قیادت کرتے ۔سفر میں ہوں یا حضر میں عام لوگ اس جگہ کے عالم یا علاء سے فتویٰ لیتے کسی خاص شخص کی رائے قیاس اور فقہ کی یابندی نہتھی۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ شاگردا پنے استاذ کے عقیدے اور سوچ وفکر سے متاثر ہوتا ہے تو شاگرد کو اس وجہ سے کہ اس نے استاذ سے استفادہ اور ملازمت کی ہوتی ہے ان کے اصحاب کے لفظ سے جانا جا تھا۔ فلاں اصحاب امام ابو صنیفہ میں سے ہے، فلاں امام شافعی، مالک اور احمد بن صنبل کے اصحاب میں سے ہے۔ لیکن اس تا شیراور تاثر کے بعد بھی اپنے استاذکی بات برتعصب نہ برتے دلیل مل جاتی تو اس پڑمل کرتے اور بیباک استاذکی مخالفت کرتے۔ اور اوھر بزرگ استاذبھی اپنے دل میں ان کی مخالفت سے کوئی تھی اور نارافسکی نہ محسوس کرتے بلکہ اپنے تلاخہ کی ہمت افزائی فرماتے۔ اور شاگردکی رائے کی طرف رجوع کر لیتے۔ امام ابو یوسف اور محمد کے بارے میں بیامر مشہور ہے کہ انہوں نے امام ابو صنیفہ زالت

## اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 🔰 107 🎾 🎎

ك ثلت منهب سے اختلاف كيا ہے۔ والثلث كثير۔ (أ

اس اختلاف کی شہادت مذاہ ب کی کتابوں میں ملتی ہے۔ مجتبد مذہب کہتے ہیں کہ فتوی امام کے قول کے خلاف صاحبین کے قول پرہے۔

ا بوشامہ مقدی کہتے ہیں کہ مزنی نے اپنی «المجامع الکبیر» میں لکھا ہے کہ تیم کرکے صلاۃ میں داخل ہونے والا اگر پانی پالے، تو صلاۃ کوتو ڈکر وضوکر کے صلاۃ پڑھے (یعنی اس مسلے میں امام شافعی کی تقلید سے منع کرگئے مسلے میں امام شافعی کی تقلید سے منع کرگئے ہیں اگرم درست کام کرو گے تو آنہیں بھی ثواب ملے گا۔ مگر وہ تمہاری غلطی سے بری ہیں۔

ابوعلی سنجی «ملخیص» میں کہتے ہیں کہ مزنی نے اس مسلے میں اہل کوفیہ کا فد جب اختیار کیا ہے۔ اس کو راج سمجھ کر اس برعمل کیا ہے۔ امام شافعی کی مخالفت کا عذر بھی بیان کردیا کہ انہوں نے تقلید سے منع کیا ہے۔

ابوشامہ کہتے ہیں: کہ یہاں مزنی نے امام شافعی کے منع تقلید پر عمل کرتے ہوئے جب انہیں نظر واستدلال سے دوسرے کا قول رائح معلوم ہوا توای کو اختیار کیا۔ تو اگر انہیں شافعی کی مخالفت میں کوئی نص صریح مل جاتی تو کیا نص کو جھوڑ دیتے، ہرگر نہیں۔ اگر تمہیں تحقیق کرنی ہوتو ایسے مقامات کو تلاش کرو! جہاں امام شافعی کے ذہب کے اہل علم والتحقیق علماء نے خہب کی تائید کرتے ہوئے بھی بہت سے مسائل میں امام شافعی سے مخالفت کیا ہے۔ ©

بنا بریں امت کے علماء سے یہی گزارش ہے کہ عقیدہ و احکام اصول و فروع کے تمام مسائل میں اصول صحابہ اور ان کے طریقے پرعمل کرتے ہوئے بحث. کی جائے اورعوام کو بھی راجح مسائل ہی بتائے جائیں کسی فدہب کی پابندی نہ ہو۔ تمام ائمہ کرام بیسے نے بھی یہی کچھ کیا اور پھراسی کی تلقین بھی فرمائی ہے۔

٠ حاشيه ابن عابدين، 62:9 النافع الكبير لعبد الحي اللكهنوي، ص: 93 .

<sup>(</sup>١٤٤ سن ١١٤)

کیونکہ صحابہ رسول دین کے اصول وفروع کو بغیر کسی واسطہ کے نبی کریم مُنَّاقِیْم سے لے کر ان پر ایمان لائے اور عمل کیا۔ اصول وفروع میں تفریق شری نہیں سب کے ما خذ ومصادر ایک ہیں۔ اس کا نام اتباع ہے، اور اللہ رب العزت کے اس قول کا معنی بھی یہی ہے:

﴿ إِنَّبِعُوا مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِّنْ رَّبِكُمْ وَلَا تَتَّبِعُوا مِنْ دُونِهَ اَوْلِيَاءً ۚ قَلِيْلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ۞ ۞ \*\*

" تمہارے رب کی طرف نے جو چیز نازل کی گئی اس کی اتباع کرو۔ اللہ کے علاوہ کو ولی بنا کران کی اتباع نہ کروتم بہت کم نصیحت لیتے ہو۔"

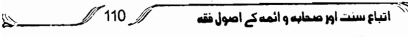


| <br>•60        |
|----------------|
| i) الاعداف: 3. |





تفقہ اور فقہ سلف کے بیان میں





# دین کے سکھنے کا وجوب

ہرمسلمان مردوعورت پر دین وعبادت کے احکام کا سکھنا فرض ہے جس کے لیے اللہ رب العزت نے انسان کو پیدا کیا:

﴿وَ مَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُلُونِ ۞ ﴾

"جن وانس کومیں نے صرف اپنی ہی عبادت کے لیے پیدا کیا ہے۔"

اسی لیے اللّٰہ رب العزت نے سب کو تیڑھنے اور دین کے سمجھنے کا حکم نبی کریم مُلَّاتِیْم پر نازل کردہ سب سے پہلی آیت میں دیا:

﴿ إِقْرَأُ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ٥ٛ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ ٥ٛ إِقْرَأُ

وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ ۞ الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ ۞ ﴿

الله كا حكم اور مكرر حكم پڑھنے كا ائ محتصد كے ليے ہے كہ مسلمان اپنے دين كے واجبى احكام أوا پنى حد تك سيكھے۔ ان آيات ميں بيا شارہ بھى ہے كہ علم كومخفوظ ركھنے اور اسے سيكھنے كا اہم آلہ و ذرايعة قلم ہے۔

اسی وجہ سے بعض روایات اور بعض علماء کے فہم کے مطابق اللہ رب العزت کی سب سے بہا مخلوق قلم ہے:

«إِنَّ أُوِّلَ مَا خَلَقَ اللهُ الْقَلَمَ.» (3)

الذاريات: 56.
 العلق: 1-4.

شحيح الجامع الصغير: 2017 - سنن الترمذي، رقم: 2645.

اور پھر قلم کو "مایکون" کے لکھنے کا تھم بھی دیا! مقصد یہ ہے کہ ہرمسلمان کے اوپراس قدر علم کا سکھنا فرض ہے جسکے ذریعہ این رب، دین اور رسول مُنَافِیْن کو پہچان سکے۔ پھر امت کے پچھ لوگوں کو تھم ہے کہ علم میں توسع حاصل کرنے کی غرض سے علماء تک پہنچیں اور سکھ کر واپس آگرا نی قوم کو سکھا کیں:

﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَآفَّةً ﴿ فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ
مِّنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَتَفَقَّقُوا فِي الرِّيْنِ وَلِيُنْلِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوَا
لِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَخْلَدُونَ ۞﴾ <sup>①</sup>

''اورمسلمانوں کو بیانہ چاہیے کہ سب کے سب نکل کھڑے ہوں سوالیا کیوں نہ
کیا جائے کہ ان کی ہر بڑی جماعت میں سے ایک چھوٹی جماعت جایا کرے
تاکہ وہ دین کی سمجھ بو جھ حاصل کریں اور تاکہ بیلوگ اپنی قوم کو جب کہ وہ ان
کے پاس آئیں ،ڈرائیں تاکہ وہ ڈر جائیں''

اور نبی کریم ملافظ نے بھی طلب علم کی ترغیب دی ہے:

"مَن يُرِدِ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّههُ فِي الدِّيْنِ وَإِنَّمَا أَنَا قَاسِمٌ وَاللَّهُ يُعْطِيُ
وَلَن تَزَالَ هَذِهِ الاُمَّةُ قَائمَةً عَلَى أَمْرِ اللَّهِ لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَالَفَهُمْ
خَتَى يَاٰتِيَ أَمُرُ اللَّهِ."

(حَتَى يَاْتِيَ أَمُرُ اللَّهِ."

(عَتَى يَاْتِيَ أَمُرُ اللَّهِ.

''جس کے ساتھ اللہ خیر کا ارادہ رکھتا ہے اسے دین میں فقہ اور سمجھ دیتا ہے۔ اور میں تقسیم کرنے والا ہوں، دینے والا اللہ ہے۔ بیہ امت ہمیشہ اللہ کے حکم پر قائم رہے گی قیامت آنے تک ان کا مخالف ان کو نقصان نہیں پہنچا سکتا۔''

فقه فی الدین کامعنی یہ ہے کہ ہرانسان عقیدہ واحکام اوراصول وفروع کواپنی حد تک سمجھے،

التوبه: 122.
 التوبه: 71، كتاب العلم.

عقیدہ اور عمل ،اصول وفروع میں کسی کے لیے کوئی فرق نہیں۔تفصیل آ عے آئے گی۔ عقیدہ میں فقہ وفہم کامعنی یہ ہے کہ اللہ رب العزت کی ذات وصفات ،رسولوں خصوصا نبی کریم مُلِّاقِیْلُم ، ملائکہ اور نازل کردہ کتابوں اور قیامت کے دن اور تقدیر کے خیر وشر ہونے سے متعلق مسلمان ایمان لائے اور عام معلومات حاصل کرے۔

ای طرح غیب کی خبریں جو ہماری نظروں سے اوجھل ہیں۔مثلاً مردہ اور قبروں اور مرنے کے بعد کے احوال اور حشر ونشر، حماب و کتاب سے متعلق جنت وجہنم کے بارے میں معلومات حاصل کرکے اس پر ایمان رکھے۔

''فقہ عقیدہ'' کوسلف کی اصطلاح میں''النہ'' یا ''علم عقیدہ'' یا ''علم توحید'' کے نام سے جانا گیا۔ اور متاخرین کے اصطلاح میں''علم کلام'' سے جانا گیا۔ علم کلام کوسلف صالحین کے یہاں قبول نہ کیا گیا کیونکہ عقیدہ اور غیب سے متعلق عقل و قیاس اور پھر جوهر وعرض کو دخل نہیں۔ صرف اور صرف نصوص قرآن وسنت ہی پران کی بنیاد ہے۔ لیکن متاخرین نے اس میں قیاسات فاسدہ کو داخل کر کے نصوص کی تاویل کی۔ پھر حدیث کو خبر واحد کہہ کراس کا انکار کرکے بہت سے مسائل کا انکار کردیا۔ یقینا دین میں یہ ایک نئی بدعت ہے۔ ای طرح احکام اور فروعی مسائل کا انکار کردیا۔ یقینا دین میں یہ ایک نئی بدعت ہے۔ ای طرح احکام نے بلا تفریق عشیدہ وعبادت واحکام کے سیکھا تھا۔ ہر مسلمان مرد وعورت پر دین کا اس قدر حصہ سیکھنا ضروری ہے۔ جس کے ذریعہ اپنے رب، دین اور رسول کو جان سیکے۔ بہی چیزیں دین کے بڑے اصول بیں اور انہی تیوں امور سے متعلق ہر مسلمان اور غیر مسلم سے قبر اور دین کی زندگی میں مرنے کے بعد ہی سوال کیا جائے گا۔ جیسا کہ براء بن عازب ڈوائٹو کی لمبی حدیث میں اس کا ذکر ہے:

«يُقَالُ لَهُ: يَا هٰذَا مَنْ رَبُّكَ وَمَا دِيْنُكَ وَمَنْ نَبِيُّكَ. اللهُ اللهُ

رق سنن ابرداؤد، رقم: 4753 احكام الجنائز للالباني، ص: 157 .

ا تباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقہ 📗 113 🎉 🌊

''اس سے اس کے رب دین اور نبی کے بارے میں پوچھا جائے گا۔'' فر مان باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ ﴾

آ دم علیما سے لے کر قیامت تک آ نے والے ای عبادت کے مکلف تھ، اور رہیں گ۔
موت آ نے تک کوئی شخص ہوش وحواس کی سلامتی میں اللہ کی عبادت سے نکل نہیں سکتا۔ اس
عبادت کے طریقوں کو جاننے کا واحد طریقہ ہے اور وہ طریقہ انبیاء اور رسل کا طریقہ۔ اللہ
تعالی اپنے عدل و انصاف سے انبیاء کو جیج کر لوگوں کو طریقۂ عبادت سکھا تا رہا، آخر میں
محم رسول اللہ علیم خاتم النبیین بن کر آئے۔ اب آپ کے بعد کوئی نبی نہیں۔ آپ کے
آ جانے کے بعد اللہ کی عبادت کا صرف وہی طریقہ رہ گیا جو نبی کریم علیم نے سکھلایا ہے اور
طریقۂ رسول علیم کو اللہ نے محفوظ کررکھا ہے۔ قرآن وسنت میں تمام امور واضح طور پر نہ کور
ہیں۔ ای بناء برآب علیم نے فرمایا:

"طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيْضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ." (عَلَى مُسْلِمٍ.

اس لیے ہرمسلمان مرداور عورت پر فرض ہے کہ دین کے ان تینوں ضروری امور کو سیکھے نہ سیکھنے کی بنا پر گنہگار ہوں گے۔

علی بڑاٹنڈ نے اس حدیث کی تفسیر میں فر مایا ہے۔ کہ صوم وصلاۃ ،حرام و حلال اور دوسرے احکام کوسیکھے۔

۞ الذاريات : 56 .

حدیث صحیح ہے، ائمہ حدیث نے اس کو متعدد صحابہ انس، عبداللہ بن عمر ، ابوسعید خدری ، عبداللہ بن عبداللہ بن عبداللہ بن مسعود، اور علی بن ابی طالب و اللہ اس محالیہ سے روایت کیا ہے۔ ویکھیں: تخریج احادیث مشکلة الفقر ، ص : 48-62 .

#### اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقہ 📗 114 🎾

توضیح ہے؟ انہوں نے جواب دیا: کہ جوتم علم حدیث (توسع کے ساتھ) سکھتے ہو وہ مرادنہیں، اس سے مرادیہ ہے کہ آ دمی دین کے جس معاملے سے دو جار ہواس کے بارے میں سوال کر کے سکھ لے۔

حسن بن شقیق نے عبد اللہ بن المبارک سے «طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِیْضَةٌ» کی شرح اور تو شخے پوچھی کہ لوگوں پر کس مقدار میں علم کا سیکھنا ضروری ہے؟ تو انہوں نے فر مایا: کہ آدمی جس کسی کام کے لیے قدم انھائے تو بغیر علم اور بغیر سوال اور بغیر کیھے ہرگز نہ کرے۔ مزید کہا: کہ اگر کسی کے پاس زکاۃ کا مال نہیں تواسے زکاۃ کی تفصیل کا سیکھنا ضروری نہیں جب اس کے پاس دوسو درہم کم سے کم ہوجا کیں تو پھر اس پرسیکھنا فرض ہوگیا کہ اس میں سے کتنی زکاۃ نکا لے کب نکا لے اور کس کو دے وغیرہ۔ (آ)

امام شافعی بڑلنے نے کہا: کہ مجھ ہے کسی نے سوال کیا کہ علم کیا ہے؟ اور لوگوں پرعلم کا کتنا حصہ سکھناوا جب ہے؟ تو میں نے کہا:علم کی دونتمیں ہیں۔

ایک عوام کاعلم ہے جس کا سیمنا ہر عاقل بالغ پر ضروری ہے۔ اس نے کہا: اس کی مثال کیا ہے؟ میں نے کہا یا پنج صلوات اور اللہ کے لیے لوگوں پر رمضان کا صوم ، بیت اللہ کا جج اگر وہاں تک پہنچ سیس ، مال کی زکاۃ ان سب کا ادا کرنا ضروری ہے۔ زنا ، آل، چوری اور شراب کی حرمت ای طرح کے اور دوسرے احکام کا جاننا ، سمجھنا اور مال وجان سے ادا کرنا بندوں پر ضروری ہے۔ اور ہرحرام چیز سے دورر ہیں۔

اس کے بعد امام شافعی بڑاتنے نے خاص لوگوں کے علم کا ذکر کیا۔ <sup>©</sup>

ای طرح امام احمد برات ہے منقول ہے، عبداللہ بن احمد کہتے ہیں: کہ میں نے اپنے والد گرامی سے سوال کیا کہ آ دی کے اوپر کیساعلم حاصل کرنا فرض ہے؟ آپ نے کہا: ان امور کا سکھنا جن سے صلاق قائم کر کئے ،صوم، زکاق، اور دیگر شرائع کو ادا کر سکے۔ اسے ان سب کا

<sup>(</sup>١) الفقيه والمتقفه: 42/1 .
(١) الرسالة ، 357 ، 358 وما بعدها .

جاننا ضروری ہے۔<sup>(1)</sup>

خطیب بغدادی برائنہ نے فقیہ اور متفقہ میں کہا ہے : برخص پر اللہ کے فرض کردہ واجبات کا حسب استطاعت جاننا ضروری ہے۔ اور ہر بالغ ، عاقل مرد اور عورت ، آزاد اور غلام جن پر طہارۃ ، صایاۃ ، صوم فرض ہیں ان کا جاننا واجب ہے۔ اور ای طرح کھانے ، پینے ، شادی بیاہ اور اوگوں کے خون اور مال میں سے کیا حلال ہے اور کیا حرام ہے؟ ان امور کے نہ جانئے کا عذر کسی کونہیں۔ سب پر ضروری ہے کہ بالغ ہونے سے پہلے اس کا سیکھنا ، جاننا شروع کر دیں۔ امیر المؤمنین کے اوپر ضروری ہے کہ بالغ ہونے سے پہلے اس کا سیکھنا ، جاننا شروع کر دیں۔ امیر المؤمنین کے اوپر ضروری ہے کہ لونڈیوں کے مالک یا مالکہ کو ان کے سکھانے پر مجبور کر ہے۔ جبال کو سکھانے پڑھانے کے لیے پچھ کھور کر ہے دوسر نے لوگوں کو بھی سیھنے پر مجبور کر ہے۔ جبال کو سکھانے پڑھانے کے لیے پچھ لوگوں کو مقرر کر رے ، اور علماء پر فرض ہے کہ عوام کو سکھا کیں تاکہ حق اور باطل کو جان سیس۔ ﴿

سلماس رُ الله كہتے ہيں:

ہر ایک پر لازم ہے کہ جو اس کے اوپر فرض ہے، اسے جانے ہرعاقل ،بالغ پر طہارت، صلاۃ ،صوم ،کھانے میں طلال وحرام بلکہ ہر وہ چیز جو حلال یا حرام ہے ان کا جاننا ضروری ہے۔ مال والوں پر زکاۃ کے احکام کا جاننا ، حج کی استطاعت والے پر حج کے احکام کا جاننا، جو شادی کرنی چاہتا ہے اسے حلال وحرام عورت کا جاننا، جو شادی کرنی چاہتا ہے اسے حلال وحرام عورت کا جاننا، تجارت والوں پر حلال وحرام کرید وفروخت کا جاننا، حکام کے اوپر احکام کا جاننا فوجی تربیت اور جہاد اور غنیمت کے احکام کا جاننا ضروری ہے۔

ای طرح ہرایک پرسورۃ فاتحہ کا یاد کرنا فرض ہے، کیونکہ نبی کریم طَالِّیْمُ فَ فرمایا ہے۔ «لَا صَلَاةً لِمَنْ لَمْ يَقْرَأُ بِفِاَتِحِةِ الْكِتَابِ.»

''جس نے سورۃ فاتحہ نہیں پڑھی اس کی صلاۃ نہیں۔''

شسائل عبدالله، ص: 349.
 شائل عبدالله، ص: 349.

ای طرح قرآن کریم کا پچھاور حصہ حفظ کرنا ضروری ہے۔ 🛈

ای طرح الله تعالیٰ نے فرض کفایہ کے طور پر امت کے بعض افراد پر فرض کیا ہے کہ وہ توسع کے ساتھ احکام نثر بعت کوسیکھیں تا کہ لوگوں کے مسائل میں فتویٰ دیے سکیں اور ان کوسیح راستہ بتا سکیں۔اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

"اور مسلمانوں کو یہ نہ چاہیے کہ سب کے سب نکل کھڑے ہوں سوالیا کیوں نہ کیا جائے کہ ان کی ہر بڑی جماعت میں سے ایک چھوٹی جماعت جایا کرے تاکہ وہ دین کی سمجھ ہو جھ حاصل کریں اور تاکہ بیلوگ اپنی قوم کو جب کہ وہ ان کے یاس آئیں، ڈرائیس تاکہ وہ ڈر جائیں۔"

حافظ ابن کثیر مِلْتُ کہتے ہیں: اس آیت کی تفسیر میں یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اللہ کی مرادیہ ہے کہ ہر قبیلے کے سب افراد اگر نکل نہیں سکتے تو کچھ لوگ نبی کریم مُلْاَیْمُ کے ساتھ نکلیں اور آپ نازل ہونے والی وی کو سیمیں اور سمجھیں، واپس آ کراپنی قوم کو دشمن کے متعلق بنا کمیں اس صورت میں ان کے دومقصد حاصل ہوں گے۔

(جہاد اور تفقہ )اور نی کریم مناقیم کے بعد قبیلے کے جولوگ نکلیں یا تو تفقہ اورعلم دین کے عصفے کے لیے یا جہاد کے لیے کا جہاد کے لیے کا جہاد کے لیے کا جہاد کے لیے کا جہاد کے لیے نکلنے کا قول نقل کیا ہے۔ ③

شازل الائمه، ص: 134، 135.
 التوبه: 122.

٠ ابن كثير: 543/2 ،

امام سفیان بن عیدینہ برائے نے بھی اطلَبُ الْعِلْمِ فَوِیْضَةٌ اللَّی شرح اس طرح کی ہے۔ مجابد بن موی برائے کہتے ہیں: کہ سفیان بن عیدینہ کی مجلس میں ہم لوگوں کے سامنے اس حدیث کا ذکر آیا، تو انہوں نے کہا کہ ہر مسلمان پر فرض نہیں ہے۔ بلکہ اگر بعض نے طلب کر لیا تو دوسروں سے بھی فرض ساقط ہوگیا، جیسے کہ جنازہ پر صلاق اور اس کا دفن کرنا اگر چندلوگوں نے اسے بورا کردیا تو سب کا فرض ادا ہوگیا۔

خطیب بغدادی نے ان کے اس قول کی توضیح اس طرح کی کہ ابن عیدنہ کا مقصد ہہ ہے کہ فروی مسائل ہے متعلق فقہی احکام کا سیکھنا اور جاننا ہر شخص پر فرض نہیں۔لیکن اصولی مسائل یعنی اللّٰہ کی پہچان اس کی توحید واساء وصفات کی پہچان ،رسول کریم مُثَاثِیْمُ کی تقید ہیں،ان امور کا جاننا ہر فردمسلم پر واجب ہے۔ان میں کوئی کسی کی نیابت نہیں کرسکتا۔ ①

علامہ ابن عبد البر برائشہ کہتے ہیں علاء کا اس بات پر اجماع ہے کہ علم کی دوقشمیں ہیں: ایک وہ کہ ہر فردمسلم پر جاننا فرض ہے۔ دوسری قتم وہ ہے جسے فرض کفایہ کہا جائے گا۔ اگر پچھ لوگوں نے سیکھ لیا تو سب کا فرض ادا ہوگیا۔ ②

ریبھی واضح ہے کہ «طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِیْضَةٌ» ہے مراد وہی علم وفقہ ہے جو نبی کریم مُثَاثِیَّمُ اور صحابہ کرام اور ائمہ متبوعین کے عبد میں تھا۔

عبدالرحمٰن بن بیزید کہتے ہیں: کے عبداللہ بن مسعود والنظ نے فر مایا: ایک زمانہ وہ تھا کہ ہم قضاء اور فتو کی دیتے۔ پھراللہ نے ہم سب کواپنی مشیت ہے اس مقام پر بہنچا دیا جے د کچھ رہے ہو۔ تو جس کے پاس کوئی مسئلہ آئے تو اس کا فیصلہ کتاب اللہ سے کرے۔ اگر کتاب اللہ میں وہ مسئلہ نہ ہو تو نبی کریم سائیڈ کے فیصلے کی روشن میں فیصلہ دے۔ اگر ان میں ہے کس میں نہ ملے تو اجتہاد کرے یہ عذر نہ کرے کہ میں ڈرتا ہوں، میں حدے۔ اگر ان میں ہے کس میں نہ ملے تو اجتہاد کرے یہ عذر نہ کرے کہ میں ڈرتا ہوں، میں

ن الفقيه والمتفقه، 44،45.

العلم وفضله: 10/1.

ڈرتا ہوں۔ حلال واضح ہے اور حرام بھی واضح۔ حلال وحرام کے درمیان کچھ غیر واضح چیزیں ہیں تو جہاں شبہ ہواسے چھوڑ دو۔ <sup>©</sup>

اس اٹر کی ابن ابی خیثمہ رشانیہ نے بھی روایت کی ہے۔ اور اس کے آخر میں اضافہ کیا ہے کہ اگر میں اضافہ کیا ہے کہ اگر فیصلہ کرنے نہ بیٹھے شرم کی کوئی بات نہیں۔ ©

خلیفہ برسول عمر بن خطاب وٹائٹو نے قاضی شرت کو لکھا کہ اگر مسئلہ کتاب اللہ میں ہے تو اس کا فیصلہ کرو۔ اگر کتاب اللہ میں نہ ملے تو سنت رسول میں دیکھواور فیصلہ دو۔ اگر کتاب وسنت میں نہیں ہے اور تم سے پہلے کسی نے اس کا فیصلہ بھی نہیں کیا ہے تو تمہیں اختیار ہے کہ اپنی رائے اور اجتہاد سے فیصلہ کرویا پیچھے ہٹ جاؤ۔ میری نظر میں پیچھے ہٹ جانا اچھارہے گا۔ ③



| القضاة لم كبع: 76/1 | ماخار - 61/1: · | 19. سنة الدارة | 1 | 1 .11 |
|---------------------|-----------------|----------------|---|-------|

اعلام الموقعين: 118/2، عن ابى خيثمه.

<sup>®</sup> سنن الدارمي 55/11 - احبار القضاة 189/2 . ® سنن الدارمي 55/11 و براہين سے مزين متنوع و منفرد كتب پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ

**/**119

#### اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه



# الفقه في الدين

عقیدہ اور عمل میں دین کی فقہ (سمجھ) ہی دین ہے، اور تمام خیر و بھلائی اسی میں ہے۔ معاویہ بن سفیان دلائٹۂ سے روایت ہے کہ نبی کریم مُلاٹیٹم نے فرمایا:

"مَن يُرِدِ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّههُ فِي الدِّيْنِ وَإِنَّمَا أَنَا قَاسِمٌ وَاللَّهُ يُعْطِى وَلَن تَزَالَ هَذِهِ الْأُمَّةُ قَائِمَةً عَلَى أَمْرِ اللَّهِ لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَالَفَهُمْ حَتَّى يَأْتِي أَمْرُ اللَّهِ .» <sup>(1)</sup>

"جس کے ساتھ اللہ خیر کا ارادہ رکھتا ہے اسے دین میں فقہ اور سمجھ دیتا ہے۔ اور میں تقسیم کرنے والا ہوں دینے والا اللہ ہے۔ بیامت ہمیشہ اللہ کے حکم پر قائم رہے گی قیامت آنے تک ان کا مخالف ان کونقصان نہیں پہنچا سکتا۔"

#### نيزآب مُلْقِيمٌ نے فرمايا:

" تَجِدُوْنَ النَّاسَ مَعَادِنَ خِيَارُهُمْ فِي الْجَاهِلِيَّةِ خِيَارُهُمْ فِي الْاسْلَامِ إِذَا فَقِهُوا. اللَّ

''لوگوں کوتم (سونے چاندی وغیرہ کے ) کان کی طرح پاؤگے ،ان میں جو جاہلیت میں اہل خیر سے اسلام میں بھی وہ اہل خیر ہوں گے ،شرط یہ ہے کہ فقہ اور سمجھ رکھیں ۔''

متأخرین کی اصطلاح میں فقہ کُ دواقسام ہیں۔

صحیح بخاری: 71، کتاب العلم.
 صحیح بخاری، رقم: 3304.

1): فقدا كبر: ..... جوفقه عقيده اوردين كاصول ميں سے ہو۔

2: فقد الفروع ......فروی مسائل کی فقد یعنی احکام وعبادات ومعاملات ہے متعلق سمجھ رکھنا۔ صحابہ کرام پڑی ہیں کے زمانہ میں دین کی فقہ کی کوئی قشم نہ تھی، اور تفقہ کے لیے عقیدہ و احکام میں کوئی تفریق نہ کرتے ،ای طرح بعینہ وہ دین یعنی عقیدہ وعمل کے مصدر و ما خذ کتاب اللہ اور سنت رسول ما لیا تی تفریق نمیں کوئی تفریق نہیں کرتے تھے۔لیکن نام اور اصطلاح میں لوگوں کو اجازت ہے!اس بنا پر فقہ کی دو قسمیں قبول کی گئیں۔

امام ابوحنیفه رشی کی طرف منسوب عقیده سے متعلق ایک کتاب کانام «الفقه الاکبر» ای اصطلاح کی بنا پر ہے، فقد اکبر کوعلم تو حید وعقیدہ کے نام سے جانا گیا۔

یہ فقہ اللہ کی ذات اس کے اساء و صفات اور غیب کی تمام باتوں پر جن کی خبر اللہ اور رسول مُظَیَّظِ نے دی ہیں، ملائکہ اور رسل اور اللہ کی طرف سے نازل کردہ کتابوں ،روز قیامت اور احوال قبور،موتی اور بعث ونشور وغیرہ تمام امور پر ایمان لانے سے متعلق ہے۔

اس نے ہر مسلمان پر فرض ہے کہ ان ندگورہ تمام امور پراللہ ورسول کی توضیح اور صحابہ کرام بھائی ہے کہ مطابق ایمان لائے۔ کیونکہ صحابہ کرام نے بغیر کی واسطے کے نبی کریم ملا ہے وہ دین کے تمام امور کوسیکھا اور اس پر ایمان لائے اور عمل کیا۔ نہ اللہ رب العزت کے اساء و صفات کی تعطیل کی نہ تاویل کی ، نہ مخلوقات کی صفات سے تشبیہ دی اور نہ ہی اس کی کیفیت کی تعیین کی نہ ان سب امور میں ان کوکوئی شبہ ہوا، بلکہ ہر چیز کے ظاہر معنی پر ایمان لائے۔ ای تعیین کی نہ ان سب امور میں ان کوکوئی شبہ ہوا، بلکہ ہر چیز کے ظاہر معنی پر ایمان لائے۔ ای فہم وعمل پر دین اور اللہ کی نعت مکمل ہوئی۔ نبی کریم سی تی اور انہا کی تابعین اور انہا کی تابعین کی صورت میں اجماع امت ہو چکا تھا۔ پھر بعد کے خیر القرون میں تابعین اور انہا کا تابعین اور انہا کا تابعین اور انہا کا تقدیم کے علماء کا اجماع رہا۔ یہ بھی سی تھی ہے کہ خیر القرون ہی میں تشیع ،خروج اور نصب اور انکار تقدیم جیسی بدعت کی آ واز سننے میں آئی۔ ایمت کے چند گراہ لوگوں کی طرف سے جیسی بدعت کی آ واز سننے میں آئی۔ ایمت کے علماء کا اجماع کی ان کی تروید کی ، اور بالا تفاق سب نے انہیں کتاب وسنت کا اٹھائی گئی۔ امت کے علماء کا ایمن کتاب وسنت کا اٹھائی گئی۔ امت کے علماء کا ایمن کتاب وسنت کا اٹھائی گئی۔ امت کے علماء کیا ، نے ان کی تروید کی ، اور بالا تفاق سب نے انہیں کتاب وسنت کا اٹھائی گئی۔ امت کے علماء کا ایمن کیا ، نے ان کی تروید کی ، اور بالا تفاق سب نے انہیں کتاب وسنت کا

مخالف بتایا اور ان سے بائیکاٹ کیا تو صحابہ کرام ڈی اُٹیٹم اور خیر القرون کا اجماع اس عقیدے پر تھا جسے صحابہ کرام ڈی اُٹیٹم نے نبی کریم طاقیا کا سے اُخذ کیا تھا۔ اگر دنیا میں کوئی اجماع پایا جاسکتا ہے تو یہ اجماع اپنی جگہ پر ثابت اور امل ہے اس میں اختلاف کی کوئی گنجائش نہیں۔

پھر اللہ کی مثیت سے اسلامی حکومت کے اُفق پر خیر القرون کے بعد کچھے اور عقیدے ابھر اللہ کی مثیت سے اسلامی حکومت کے اُفق پر خیر القرون کے بعد کچھے اور عقیدے امت میں بڑا اختلاف برپا کیا،علم یقینی اور ظنی،عرض و جوھر،حسن و فتح کی اصطلاحات سے لوگوں کے عقائد میں غلط چیزیں درآئیں۔

الله رب العزت کو پہلے مخلوق سے تشبیہ دی، پھر اپنے زعم میں تشبیہ سے بیخے کے لیے اللہ کریم کو تمام صفات سے معطل کر دیا۔ ای قتم کے اور امور کوعقلی ویقیدیات کا تھم دے کرعقیدہ اسلام کی واضح اور آلائشوں سے پاکشکل کوسنح کر دیا۔ وہی عقیدہ جسے عہد نبوی اور عہد صحابہ میں جاہل سے جاہل بدؤوں نے سمجھا اور کوئی چیز انہیں شبہ کی نظر نہ آئی ، فلسفہ کے برستاروں نے شبہات وشکوک سے اس کے پاک چہرے کو بدنما کر کے رکھ دیا۔ در حقیقت وہی لوگ خیر القرون کہلانے کے مستحق تھے جو ہر چیز پر بلا شبہ وشک ایمان لے آئے تھے۔

علم توحید کا بعد کے لوگوں نے علم کلام نام رکھا، شاید اس وجہ سے کہ اس باب میں مختلف فرقوں کی طرف سے بہت قسم کی با تیں نکلیں ،مناظرے اور مناقشے ہوئے ،جبکہ عہد صحابہ میں اس میں «سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا.» تھا کوئی کلام اور اختلاف نہ تھا۔ یقینا کوئی غلط فکر جب جنم لیتا ہے تو اس کی تقلید میں عام لوگ پڑی جاتے ہیں۔ علم سے موسوم لوگوں ہی نے غلط عقا کہ پھیلائے تو عوام نے ان کی تقلید کی۔ اسی طرح فقد اصغر۔ یعنی احکام و معاملات میں تقلید کا رواج ہوا، اشخاص کی تقلید کو واجب کہا گیا۔ انکہ اُربعہ کے نہ جب سے خروج کوعیب سمجھا جانے لگا۔ تقلید کو واجب کرکے مقلد علاء نصوص کتاب وسنت کی تاویل کی چھری بے دھڑک نصوص پر چلاکرا سے امام کے قول کو ظاہر برمحمول کرتے۔

اس کے ساتھ یہ بات بھی ذہن میں رہے کہ جب تقلید شخصی کا دروازہ کھا تو ہر باب میں الگ الگ بزرگوں کی تقلید کیجانے لگی ،عقیدے سے متعلق آپ نے دیکھا کہ اشعری ماتریدی وغیرہ کی تقلید کی جانے لگی۔ فقہ میں ائکہ اُربعہ کی یا خمسہ کی ، تزکیہ وسلوک کے بارے دوسرے لوگوں کی ، رفاعی ، قادری ، بدوی ،نقشبندی ، چشتی ، سپروردی وغیرہ یہ سب نبتیں اس تقلید ہی کی پیداوار ہیں۔

دنیا باقی ہے تو آگے اور کیانسبیں وجود میں آئیں گی اللہ ہی جانتا ہے۔ ایک ہی آدمی اپنے دین کوئی حصول میں بانٹ کر گئ نسبتوں سے منتسب ہوا جب کہ تکمیل دین کے وقت صرف ایک ہی انتساب تھا بینی اسلام ہی کی طرف ﴿ هُوَ سَمُّ کُمُ الْمُسْلِمِیْنَ ﴿ ﴾ (آن رب نے تہمارامسلم نام رکھا ہے 'کین ان تمام نسبتوں ہی کو دین سمجھا جانے لگا اور کہاجانے لگا کہ ہم ہی اکثریت میں ہیں۔ اکثریت اور جمہوریت کو معیار حق گردانا گیا ، جو اصل دین کا طالب علم دائی اور اس پر عامل ہے اس کو گراہ کہا جانے لگا حالانکہ اکثریت حق کا شرعی معیار نہیں۔



| - | _  |         |    |
|---|----|---------|----|
|   | 70 | <br>_ 1 | ۱۵ |



# فروعي فقه كي تقسيم

فقہ ہے مرادیباں فروی مسائل ہیں، فقہ الاصول یا فقہ اکبر کے بارے میں بیمسکلہ واضح ہے کہ اس کی دلیل کتاب وسنت ہی ہے ،عقیدہ ہے متعلق اجتہاد اور قیاس کو قبول نہ کیا جائے گا۔
اجماع اصطلاحی بھی یہاں مقبول نہیں ۔ فروی مسائل کی دلیل اگر کتاب وسنت میں ہے تو یہاں اجماع اور اجتہاد و قیاس کو علاء نے قبول نہیں کیا، کتاب وسنت کے نہ ہوتے ہوئے اجماع وقیاس واجتہاد کو قبول کیا گیا ہے۔ فروی مسائل کی دلیس یا نچے ہیں۔

2: سنت رسول مَالْمَانِيْمُ

①: كتاب الله عزوجل

اقوال صحابه دیمائیم

③: اجماع صحابه یا اجماع امت

5: قياس

کتاب الله عزوجل اور سنت رسول من الله الله الله عن اصل دلیل میں۔ قیاس اوراجماع انہیں دونوں پر ہی ہوگا۔ اس لیے فقہ فروع کوہم چندا قسام میں تقسیم کرتے ہیں:

مپہلی قشم:....جس میں قرآن وسنت رسول مناقظ میں نص واضح آیا ہو۔ اس قشم کی فقہ میں اجتہاد وقیاس کو کوئی دخل نہیں نہ ہی کسی کے قول اور رائے کو قبول کیا جائے گا کیونکہ ہر ایک پرنص واضح کی اتباع واجب ہے۔

اگر کسی کونص نہیں ملا۔ اجتہاد و قیاس سے فتوئی دیا ہے بعد میں اسے نص ملا تو اس پر فرض ہے کہ اپنے فتوئی سے رجوع کر کے نص کے مطابق فتوئی دے۔ فرمان باری تعالی ہے: ﴿ وَ مَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَ لَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّٰهُ وَ رَسُولُةَ آَمُرًا اَنْ مَعْبِهِ مَعْدَم دلائل و براہیں سے مزین متنوع و منفرد كتب پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ

يَّكُوْنَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ آمُرِ هِمْ ﴿ ﴾ (1)

''کسی مومن مرد اورمومن عورت کوحق ہی نہیں کہ جب اللہ اوراس کے رسول کوئی فیصلہ کردیں تو اسے لینے یا نہ لینے کا اختیار ہو۔''

دوسری قسم ...... یہ ہے جس میں کوئی خاص نص اور واضح دلیل کتاب وسنت ہے نہیں ملی یا دلیل تھی لیکن عالم اور مفتی کو نہ ل سکی تو اس صورت میں اجتہاد سے نتویٰ دینا جائز ہوگا۔ اگر بعد میں دلیل کا ظہور ہوا تو مفتی اور متفتی دونوں پر واجب ہے کہ دلیل کی پیروی کریں اور مخالف دلیل فتو کی کوچھوڑ دیں۔

تیسری قتم ..... یہ ہے جس میں نص ہے لیکن اس کے معنی کی تعیین میں اشکال ہے یا کئی معانی کا محتمل ہے۔ اس قتم کے مسائل میں اجتہاد جائز یا واجب ہوگا کہ عام لوگوں کو حیران نہ حجوز کر عالم کسی ایک معنی کو ترجیح دے کرفتوئی دے۔ بعض صورتوں میں یہ فتوئی ہمی دیا جاسکتا ہے۔ کہ اس مسئلے کے دورخ ہیں یا دوشکلیں ہیں کسی پر بھی عمل کیا جاسکتا ہے۔

چوکھی قشم:..... یہ ہے جس میں مختلف نصوص ہیں جن کے معانی میں اختلاف ہے۔اس قشم کی فقہ میں اجتہاد جائز ہوگا یا کہا جائے کہ واجب ہوگا کہ عالم اور مفتی نصوص کو اکٹھا کرکے معنی کشید کرکے فتو کی دے یا بعض کو بعض پرتر جیح دے۔اگر ان دونوں کا امکان نہیں تو تو قف اختیار کرے۔

یانچویں قشم ..... یہ ہے کہ جس میں مسکے کی دلیل نبی کریم طابقیم ہے وارد ہے لیکن وہ اللہ تعجیج سند ہے وارد ہے لیکن وہ اللہ تعجیج سند ہے وارد نہیں بلکہ اصطلاحاً وہ ضعیف ہے ، اس صورت میں بعض ائمہ کی رائے کے بموجب ضعیف حدیث کے مطابق فتویٰ دے لیکن اس کے ضعیف ہونے کا اشارہ بھی کردے یا اجتہاد کرکے فتویٰ وے۔

اجتہاد کے اصطلاحی معنی میہ بیں کہ جس مسئلہ میں کوئی واضح دلیل نہ ہوتو عالم اور فقیہ شرعی حکم

الاحزاب: 36.

کومعلوم کرنے کے لیے عام نصوص کو دیکھ کر پوری کوشش کر کے مسئلے کا استنباط کرے۔ اجتہاد کے شروط میں بہت کچھا ختلاف ہےاہے اصول کی کتابوں میں دیکھا جائے۔

صحابہ کرام جی گئیم اور ائمہ عظام فقہ کے اسی ندکورہ طریق پررہے اور امت کو انار کی اور حیرانی میں نہیں جیموڑا۔ فتاویٰ دیتے رہے لیکن تا کید بھی کر دی کہ میرا فتویٰ صحیح دلیل کے خلاف ہوتو جیموڑ کرصیح دلیل کے مطابق عمل کرو۔

علامہ ابن تیمیہ اللہ فرماتے ہیں: کہ میرے پاس ایک حقی نقیہ آئے اور کہنے گے کہ اپنا فہ بدلنے کا ارادہ کررہا ہوں، کیونکہ میرا ندہب بہت سے مسائل میں صحیح حدیث کے خلاف ہے۔ میں نے بعض شافعی علماء سے مشورہ کیا ہے، وہ فرماتے ہیں کہ تمہارے ندہب بدل دینے سے اصل ندہب تو نہیں بدلے گا۔ نداہب کی ہیئت طے ہوچکی ہے تمارا رجوع بدل دینے ناکدہ ہے۔ بعض صوفیہ نے مجھے مشورہ دیا کہ عجز واعساری کے ساتھ اللہ سے دعا کروں اور ہدایت طلب کروں۔ اس مسئلے میں آپ سے مشورہ چا ہتا ہوں آپ کی کیا رائے ہے؟ امام ابن تیمیہ نے فرمایا: کہ ندہب کے تین جھے کر لیجئے۔

نہیل قشم:.....جس میں حق واضح ہواور کتاب وسنت کےموافق ہوتو انشراح صدر ہے اس کا فتو کی دو۔

ووسری فتیم ......جس میں مسئلہ مرجوح ہواور اس کے خلاف دلیل دوسرے مذہب میں ہوتو اپنے مذہب مرجوح کے مطابق فتو کی نہ دو۔ راجح مذہب پرفتو کی دو۔

تیسری قسم :.... جس میں دلائل مختف ہوں اس سے مختلف مسئلے لیے جاسکتے ہیں۔ ایس صورت میں جس طرح طبیعت چاہے فتویٰ دویا اسے نظر انداز کردو۔ وہ حنفی عالم اس جواب سے مطمئن ہوگئے اور کہا: «جزاك الله خیرا» ①

اعلام الموقعين: 6/165، 166.

اس لیے عالم کو جا ہے کہ واضح دلیل کی صورت میں دلیل کی مخالفت کر کے کسی کی رائے کے مطابق فتو کی دے کر گنہگا رنہ ہے۔ البتہ اجتہاد کی جگہوں پر تمام ائمہ کے اقوال کو دیکھ کر کتاب وسنت سے قریب آسان مسئلے کا فتو کی دے۔ کیونکہ نبی کریم مُؤاتیا کہ وجب دو چیزوں کا اختیار دیا جاتا تو آ یہ مُؤاتیا ان میں سے سب سے آسان چیز اختیار فرماتے۔ ①

انبی مذکورہ اصول پر صحابہ کرام کے فتادی اور فقہ کی بنیادتھی۔علقمہ ہٹالٹنہ کا بیان ہے کہ عبد اللہ بن مسعود واللہ استعمالی نے سوال کیا کہ ایک شخص نے مہرکی تعیین کے بغیر نکاح کیا اور دخول ہے۔ بہلے ہی اس کا انتقال ہوگیا تو اس عورت کے مہر کے بارے میں آپ کیا کہتے ہیں؟

عالم اورمفتی وارثِ رسول مؤاتِیَا ہے جس طرح نبی کریم مُؤاتِیَا بغیر وحی کے اپنی طرف سے کوئی شرعی حکم بیان نہ فرماتے ای طرح مفتی کوبھی جاہئے کہ وحی رسول جے آپ مالَیْا نے کتاب وسنت کی صورت میں امت کے لیے چھوڑ رکھا ہے۔ اس کے ذریعے یا پھر ان دونوں پر قیاس یا اجماع کے ذریعہ بی فتو کی وے۔ جہالت پر بنی فتو کی سے گناہ بہت بڑا ہے۔

ابو ہریرہ ٹاٹٹذ روایت کرتے ہیں: کہ نبی کریم طَائِیْنَ نے کہا: جس کسی نے کسی کو بلاعلم فتو کی دیا تو اس کا گناہ فتو کی دینے والے پرہے۔ <sup>③</sup>

صحيح بخارى، رقم: 3560، 702:6
 صحيح بخارى، رقم: 3560، 702:6

الدارم : 126/1 مستدرك الحاكم: 1/126 مستدرك الحاكم: 1/126

اس معنی کی دوسری روایت عبداللہ بن عباس والله نے بھی کی ہے۔ اس طرح مستفتی (فتویل طلب کرنے والا) کے اوپر فرض ہے کہ دین مسائل میں کسی کی رائے اور کسی مذہب پر فتویل طلب نہ کرے کیونکہ عوام کو تھم ہے:

﴿ فَسْتَلُوا اَهْلَ اللِّ كُوِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ۞ ﴾ (\* وَمُسْتَلُوا اَهْلَ اللِّهِ كُو إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ۞ ﴿ (\* وَكُولُوا كُرْمَ نَهِيلُ جَائِةٍ ـ ''

اور ذکر سے مراد قطعی طور پر قرآن وسنت ہے۔جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَ آنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ

يَتَفَكُّرُوْنَ ۞

"ہم نے آپ کی طرف ذکر کو نازل کیا ہے تا کہ آپ تو منیج فرمادیں اس کی جس کوان کی طرف اتارا گیا ہے۔''

یہی اتباع ہے۔ اور ہر عام آ دمی ای کا مكلّف ہے بی تقلید نہیں۔ کیونکہ اللہ اور اس کے رسول سُلْاِیْ نے جس تقلید کی ندمت کی ہے وہ بیہ ہے کہ جس کا قول جمت نہ ہواس کے قول کو قبول کرنا۔ اس لیے جو شخص عالم بالکتاب والنة سے شرعی دلیل و جمت کی بنا پر مسلہ پو چمتا ہے وہ تنبع کہا جائے گا۔ ہے وہ تنبع کہا جائے گا۔

عبدالله بن مسعود والني فرماتے ہیں: کوئی شخص کی کی تقلید نہ کرے کہ وہ ایمان لائے تو مقلد بھی ایمان لائے تو مقلد بھی ایمان لائے اور اگر کفر کرے تو مقلد بھی کفر کر جائے کیونکہ شر میں کسی کو اُسوہ بنانا جائز نہیں۔ ③

پھر ہمارے ائمہ اُربعہ وغیرہ نے بھی تقلید ہے منع فرمایا ہے جس سے مسئلہ کی اہمیت کا اندازہ ہوسکتا ہے کہ جن علماء کو دلیل پہچاننے کی طاقت ہے ان کے لیے تقلید جائز نہیں صحیح دلیل کی اتباع ہی واجب ہے۔

الانبياء: 7. (النحل: 44. (إسنن الدارمي، رقم: 53.

#### اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 📗 128 🃗 🌊



# صحابہ کرام ٹنگائی کے اصول فقہ

صحابہ کرام ﷺ کا تفقہ جن اصول پرتھا، وہ کتاب اللہ، سنت رسول مُلَّلِيَّا ، أقوال صحابہ، مشورہ اور قیاس۔ اور بیاصول کتاب وسنت ہی کے نصوص پرجنی دلیلوں سے ماخوذ ہیں۔

اس سے پہلے عمر اور عبد اللہ بن مسعود جل شنا کے اقوال گزر چکے ہیں، جن میں کتا ب پھر
سنت رسول مُلَّاثِم پھر صحابہ کرام کے فیصلہ پر فیصلہ کرنے کی تلقین و تاکید ہے۔ آخر میں اجتہاد
کی ہدایت اور اجازت ہے۔

ای طرح ابوعبید القاسم بن سلام ، داری بیبیق ، سب نے میمون بن مہران سے بیان کیا ہے کہ ابو بکر الصدیق واللہ میں بات ہوں مسلم آتا تو اگر اس کاحل کتاب اللہ میں پاتے تو فیصلہ کرتے نہیں تو سنت رسول مُلْقِیْم میں ڈھونڈ نے اگر اس میں حل ملتا تو اس کا فیصلہ کرتے نہیں تو لوگوں سے بوچھتے کہ کیا کسی کو اس مسئلے میں نبی کریم مُلِّقِیْم کا کوئی حکم اور فیصلہ معلوم ہے؟ ایسا بھی ہوتا تھا کہ کسی کو حدیث رسول مُلِّقِیْم کا علم ہوتا اور بتاتے تو اس کے مطابق فیصلہ دیتے۔ اگر کوئی فیصلہ نہ ملتا تو اکا برصحابہ کو جمع کر کے ان سے مشورہ کرتے اگر وہ کسی چیز برشفق ہوکر فیصلہ دیتے تو ابو بکر واللئی کے فیصلہ فرماتے۔ <sup>1</sup>

شعمی را سے جی کہ ابوبکر دائٹ سے کلالہ کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا: کہ اس کے متعلق میں اپنی رائے سے کہہ رہا ہوں، اگر جواب درست ہے تو اللہ کی طرف سے ہے اور اگر غلط ہے تو میری اور شیطان کی طرف سے ہے۔

کلالہ اس شخص کو کہتے ہیں جس نے مرنے کے بعد وریثہ میں نہ والد کوچھوڑا ہواور نہ کوئی

① اعلام الموقعين: 118/2 .

# اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 📗 129 🏂 🌊

اولا د جھوڑی ہو۔ جب عمر بڑائن خلیفہ ہوئے تو آپ نے کہا: کہ جھے ابو بکر ڈاٹٹو کے فتوی کورد کر تے ہوئے اللہ سے شرم آتی ہے۔ <sup>©</sup>

اس کو شعبی نے ابو بکر جلتن سے روایت کیا ہے لیکن انہوں نے ابو بکر ہلاتن سے ملاقات نہیں کی ، لیکن قصہ مشہور ہے۔ ©

عبدالله بن أبی یزید کہتے ہیں کہ ابن عباس ولائنا ہے کی مسئلے میں پوچھا جاتا تو آپ کواگر وہ مسئلہ قرآن کریم میں لل جاتا تو اس سے جواب دیتے نہیں تو حدیث رسول مظالیّا میں مل جاتا تو جواب دیتے نہیں تو ابو بکر وعمر ولائنا کے فناوی واقوال میں مانا تو اس سے جواب دیتے، ورنہ اپنے اجتہاد سے جواب دیتے۔ (ق

یہی طریقہ تفقہ اور تعلم تابعین عظام کا بھی رہا۔ ابو سہیل رشینہ کہتے ہیں کہ میری بیوی نے مسجد حرام میں تین دن اعتکا ف کرنے کی نذر مانی تھی۔ میں نے عمر بن عبدالعزیز رشینہ سے سوال کیا اور ساتھ میں ابن شہاب الزھری بھی تھے کہ اس کو اعتکاف کے ساتھ صوم بھی رکھنا ہے؟ ذھری نے کہا کہ بغیر صوم کے اعتکاف نہیں ہوتا۔

اس پر عمر بن عبد العزیز برطف نے پوچھا کہ بیہ بات نبی کریم سکا فیا ہے روایت ہے؟ کہا کہ نہیں۔ عمر بن عبد العزیز نظف نے پوچھا کہ کیا ابو بکر ڈاٹٹو سے منقول ہے؟ کہا: '' نہیں'' کہا عثمان ڈاٹٹو سے؟ کہا: '' نہیں'' تو عمر بن عبد العزیز برطف نے مرڈاٹٹو سے؟ کہا: '' نہیں'' تو عمر بن عبد العزیز برطف نے کہا: میری رائے یہ ہے کہ اس بی بی برصوم لازم نہیں۔ وہاں سے نکلا تو طاؤس اور عطاء بن ابی رباح سے ملاقات ہوئی طاؤس نے کہا: کہ عبد اللہ بن عباس کا فتوی ہے ہے کہ اگر اس نے صوم کی نذراء یکاف کے ساتھ نہیں مانی ہے تو پھر اس پرصوم واجب نہیں۔

عطاء بن ابی رباح نے کہا کہ یہی میری بھی رائے ہے۔ 🏵

<sup>۞</sup> مصنف عبد الوزاق: 304/1 سنن الدارمي: 264/2 .

ابن القيم نے اعلام الموقعین میں اس کا ذکر کیا ہے، دیکھیں: 118/2.

شنن الدارمي:5/1- الفقيه والمتفقه:203/1 .
 سنن الدارمي:5/1- الفقيه والمتفقه:203/1 .



# ائمُه كرام رَئِاللهُ كے اصول فقه

ائمه اربعه وغيرهم كى فقه كى بنيادان اصول برتقى:

سنت رسول منافيئ

🛈 كتاب الله عزوجل

- آجماع صحابه یا غیر صحابه
- آ ٹارصحابہ: اس میں خلفائراشدین کے آ ٹارکومقدم کیا جائے گا
  - آ تياس

ان اصول کو ہمارے ائم کرام نے کتاب وسنت اور آثار صحابہ کی دلیلوں سے اخذ کیا ہے۔
اکثر علاء اصول عموماً صرف چار دلیلوں کا ذکر کرتے ہیں ، آثار صحابہ کو اصول فقہ میں ذکر نہیں

کرتے۔ اگر ان کا مقصد یہ ہے کہ آثار صحابہ سنت میں داخل ہیں تو بات معقول ہے۔ ورنہ
ضروری ہے کہ آثار صحابہ کو بھی فقہ کے اصول وا دلّہ میں ذکر کیا جائے۔ اس باب میں ائم ہے
فرمودات کا ذکر کیا جارہا ہے۔

① ...... امام ابوصنیفہ نعمان بن ثابت رشائے ہے ابن معین اور خطیب بغدادی وغیرہ نے نقل کیا ہے کہ بچی بن الفریس کہتے ہیں کہ سفیان توری کے پاس ایک شخص نے آ کر کہا کہ ابوصنیفہ رشائے ہے آپ ناراض کیوں ہیں؟ میں نے ان کو کہتے سنا ہے کہ میں کتاب اللہ سے مسلہ لیتا ہوں، نہ ملے تو صحابہ کے اقوال سے لیتا موں، نہ ملے تو صحابہ کے اقوال سے لیتا ہوں۔ ان کے اختلاف کی صورت میں جس کے قول کو زیادہ مناسب سمجھتا ہوں اسے لے لیتا ہوں۔ ان کے اختلاف کی صورت میں جس کے قول کو زیادہ مناسب سمجھتا ہوں اسے لے لیتا ہوں اور جس کو جا ہتا ہوں چھوڑ ویتا ہوں۔ لیکن صحابہ کے اقوال سے نہیں نکاتا ہوں۔

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

البيته جب معامله ابراہيم خعي شعبي ،ابن سيرين،حسن بھري ،عطاء بن أبي رباح اورسعيد

بن میتب وغیرہ تابعین تک پنچتا ہے تو جیسا انہوں نے اجتہاد کیا ہے میں بھی اجتہاد کرتا ہوں ان کے اقوال کی یابندی نہیں کرتا۔ <sup>©</sup>

حسن بن صالح کہتے ہیں امام ابوصنیفہ حدیث میں ناتخ اور منسوخ کو بڑی کدوکاوش سے
علاش کرتے۔ اگر ان کے نزدیک حدیث رسول یا آ ٹار صحابہ تھے گوفہ کے لوگوں کے عمل کی شدید اتباع
کرتے۔ وہ اہل کوفہ کی حدیث اور فقہ کے عالم شھے کوفہ کے لوگوں کے عمل کی شدید اتباع
کرتے۔ کوفہ کے لوگوں کو نبی کریم مُنالِیْنِ کے جوآ خری فعل پہنچے ان کے حافظ تھے۔ کہا کرتے
کہ کتاب اللہ میں کچھ چیزیں منسوخ ہیں ای طرح حدیث میں بھی منسوخ ہیں۔ ©

آپ نے میربھی فرمایا: کہ حدیث صحیح ہوتو وہی میرا ندہب ہے۔ ابو حمزہ السکری کہتے ہیں:

کہ میں نے ابو حنیفہ اٹراٹ سے کہتے ہوئے سنا ہے کہ صحیح سند سے نبی کریم مٹائیڈ کا سے حدیث ثابت ہوتو میں اسے لیتا ہوں۔ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم کے مختلف اقوال میں کسی کو اختیار کرلیتا ہوں۔ تابعین کے اقوال کو چھوڑ کر میں انہی کی طرح اجتہاد کرتا ہوں اور ان کے قول سے نہیں نکاتا ہوں۔ ﴿

اس روایت میں اس طرح ہے: کہ تابعین کے اقوال کے بعد کہتے ہیں کہ انہی کی طرح اجتہاد کرتا ہوں اوران کے قول سے نہیں نکلتا۔لیکن اس سے پہلے کی روایت میں ہے کہ صحابہ کے اقوال سے نہیں نکلتا تابعین کی ہم سری کرتا ہوں اور یہی صحح معلوم ہوتا ہے۔

عبداللہ بن مبارک بڑلتے کہتے ہیں کہ میں نے ابوصنیفہ بڑلتے کو کہتے سنا ہے جب نبی کریم مُٹاہیمُڑا سے حدیث مل جائے تو وہ سرآ نکھوں پر ،صحابہ کے اقوال مل جا کیں تو ان کے مختلف اقوال میں سے ہم کسی ایک کا اختیار کریں گے۔ تابعین کے اقوال سامنے آ کیں تو ہم بھی انہی کی

الانتقاء لابن عبدالبر، ص: 144، 145.

#### اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه 📗 132 🃗 🌊

طرح اجتہاد کریں گے۔ 🛈

2 ...... ای طرح امام ما لک برطنے ہے بھی آپ کے اصول فقہ کو ثقات ائمہ نے نقل کیا ہے۔ مطرف بن عبداللہ کہتے ہیں کہ میں نے امام ما لک برطنے کو کہتے سا ہے کہ نبی کریم مطابع اللہ کے سنتیں جاری فرما کمیں اور آپ کے بعد علماء و دکام نے پچھسنتیں جاری کمیں ان سب پر تمسک کتاب اللہ کی اجاج ہے۔ اور اللہ کی اطاعت کی پیمیل ہے۔ نیز دین کے لیے باعث قوت ہے کی کو تغییر و تبدیل کاحق نہیں۔ نہ بی ان کے ظاف کسی اور چیز کی طرف د کھنا ہے۔ انہی سے ہدایت لینے والا ہدایت یاب ہے۔ جس نے ان سے مدد کی و بی غالب اور کامیاب انہی سے ہدایت کینے والا ہدایت یاب ہے۔ جس نے ان سے مدد کی و بی غالب اور کامیاب ہے۔ جس نے ان سنتوں کو ترک کر دیا اس نے مومنوں کے راستے کے خلاف راستہ کی پیروی کی۔ اللہ تعالیٰ اے اپنے اختیار پر چھوڑ دے گا۔ اور جہنم کے برے ٹھکا نے میں اسے داخل کے۔ اللہ تعالیٰ اے اپنے اختیار پر چھوڑ دے گا۔ اور جہنم کے برے ٹھکا نے میں اسے داخل کے۔ اللہ تعالیٰ اے اپنے اختیار پر چھوڑ دے گا۔ اور جہنم کے برے ٹھکا نے میں اسے داخل کرے گا۔ (

اسحاق بن عیسیٰ براللہ بیان کرتے ہیں کہ امام مالک براللہ نے کہا: کہ جب بھی کوئی بحث و مباحثہ کرنے والا آئے تو کیا ہم جبریل علیلہ کے ذرایعہ محمد مُلْقِفَا پر نازل شدہ دین کو چھوڑ دیں گے۔ ③

لیٹ بن سعد براللہ نے جو مکتوب امام مالک براللہ کو بھیجا تھا، اس سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ امام مالک براللہ محابہ کرام کے آٹار کو کس تحق اور امام مالک براللہ محابہ کرام کے آٹار کو کس تحق اور جدد جہد سے تلاش کرتے اوران کی اتباع کرتے۔ ⑥

مزید کہا: کہ میں ایک بشرہی ہوں غلطی کرتا ہوں صحیح اور درست بھی کرتا ہوں تو جو چیز کتاب وسنت کے موافق ہواہے لے لواور جوموافق نہ ہو، اسے چھوڑ دو۔ <sup>®</sup>

نیز فر مایا: نبی طالیم کے بعد ہر ایک کی بات لی جائے گی اور چھوڑ بھی دی جائے گی سوائے

الحليه: 324/6 .
 الحليه: 324/6 .

الحليه: 3/46 .
 اعلام الموقعين: 170/3 .

الاحكام في اصول الاحكام: 146/6.

نبی کریم طافیظ کے۔ کہ آپ کی کوئی بات رونہ ہوگی۔

اسسامام شافعی شرایش نے اپنے اُصول کوخود اپنی تالیفات میں واضح طور پر بیان فرمایا
 نیز ثقات نے بھی بہت کچھ شہرے اصول آپ نے قال کئے ہیں۔

آپ کے اقوال دیگر ائمہ سے اصول اتباع وسنت کے بارے میں زیادہ منقول اس لیے بھی ہیں کہ آپ کے زمانے میں نداہب اور اقوال علماء پر تعصب مزید ہو چکا تھا۔ ای طرح امام احمد بن صنبل کے زمانے میں بھی تعصبات میں شدت آپکی تھی اس لیے آپ سے بھی اس مسئلے میں اقوال کثرت سے منقول ہیں۔

امام شافعی برالٹے کہتے ہیں اصل الاصول قرآن وسنت ہے اگر دونوں میں مسائل کاحل نہ
ملے تو انہیں دونوں پر قیاس کرنا ہے۔ نبی کریم مُناٹیٹی ہے سیح سند ہے حدیث ثابت ہوتو وہی
سنت ہے۔ اجماع، خبریعنی حدیث وآ ثار صحابہ سے قوی ہے۔ حدیث کو اس کے ظاہر ہی پر
محمول کرنا ہے۔ اگر کئی معانی کا اشتباہ ہوتو جو سب سے ظاہر معنی ہے اس کولیا جائے گا۔ اگر کئی
احادیث میں اختلاف ہوتو جو سب سے سیح سند ہے ہے وہی رائح ہے۔ جس حدیث کی سند
میں انقطاع ہے سوائے سعید بن میں ہے کی منقطع کے وہ ضعیف ہے۔ (ق

نیز فرمایا :کسی کو بغیرعلم ؑ کے کسی چیز کے بارے میں حلال وحرام کا فتو کی دینا جائز نہیں اور علم کے مصادر کتاب وسنت اجماع اور قیاس ہیں۔

دوسرے مقام پر کہا کہ علم کے مصادر کتاب وسنت ،اجماع ،آ ثار اور بیان کردہ طریقے پر

قیاس ہے۔<sup>®</sup>

پھر کہا علم کے دوطریقے ہیں:

①:....اتباع اور ②:....اشنباط

شقدمه صفة صلاة النبي، ص: 49.
 شافقيه والمتفقه: 23/1.

<sup>(</sup>١) الرسالة، ص: 84، 85.

ا تباع یہ ہے: کہ کتاب اللہ پڑمل کیا جائے اگر مسلہ کتاب اللہ میں نہ طے تو سنت رسول پر عمل ہو ان سب کے نہ ہونے کی عمل ہو ان سب کے نہ ہونے کی صورت میں اللہ کی کتاب کی دلیل پر قیاس ہو نہیں تو سنت کی دلیل پر قیاس ہو نہیں ہے تو عام سلف کے متفق علیہ قول پر قیاس کیا جائے۔ تمام ادلّہ کے نہ ہونے کی صورت میں قیاس کے بغیر کہنا جائز نہیں۔

اور جن کے لیے قیاس کرنا جائز ہے، اگر ان میں قیاس واجتہاد میں اختلاف ہوتو ہر ایک کو اپنے اس کے لیے مطابق عمل کرنا جائز ہے، اگر ان میں قیاس کے لیے عمل کرنا جائز نہیں۔ 

مزید فر مایا: ججت کتاب وسنت میں اور آٹار صحابہ میں ہے۔ مسلمانوں کے قول یعنی اجماع میں ہے۔ اور نہیں تو ذکورہ حجتوں پر قیاس بھی ججت ہے۔ 

عیں ہے۔ اور نہیں تو ذکورہ حجتوں پر قیاس بھی حجت ہے۔ 

عیں ہے۔ اور نہیں تو ذکورہ حجتوں پر قیاس بھی حجت ہے۔ 

عیں ہے۔ اور نہیں تو خواب ہو قیاس بھی اس میں اس میں ہوت ہے۔ 

عیاب ہو تا ہو تا

نیز فرمایا: بات وہی قبول کی جائے گی جو کتاب وسنت یا صحابہ کرام سے ثابت شدہ آثاریا اجماع ہے ہو۔ <sup>3</sup>

نیز فرمایا :جواحکام کتاب وسنت میں ہوں ان کی اتباع نہ کرنے میں کوئی عذرنہیں۔ بہر حال ان کی اتباع واجب ہے۔

اگر کتاب وسنت میں نہیں تو صحابہ کے اجماعی اقوال کو لیس گے۔ اگر اجماع نہیں ہے تو ابو کمر وعثمان ڈکائٹۂ کی تقلید ہمارے لیے سب سے زیادہ پہندیدہ ہے۔ <sup>®</sup>

مزید کہا: ائمہ کا طریقہ ہم نے یہ پایا کہ کوئی بات کہنی ہوتو لوگوں سے کتاب وسنت کاعلم پوچھتے تھے۔ ان کی اپی رائے کے خلاف اگر کسی مسئلہ کی خبر ملی تو کتاب وسنت کی خبر کو قبول کر لیتے۔ اپنے تقویٰ کی بناپر کتاب وسنت کی طرف رجوع کر لیتے انکار نہ کرتے۔ اگر ہمیں ائمہ کی تحقیق نہ طے تو صحابہ کرام کے اونچے مقام کی بنا پران کے قول کولیں گے۔ ان کے بعد

 <sup>31/2 :</sup> الأم: 153/1 .
 31/2 : الأم: 153/1 .

٠ كتاب الأم: 343/6 . ﴿ كتاب الأم: 265/7

ك لوكوں كى پيروى كى بجائے صحاب كى پيروى افضل ب\_ اورعلم كے كئى درجات بين:

ببهلا درجه: ..... كتاب وسنت صيحه كا ب-

دوسرا درجد: .... جماع كاب جهال كتاب وسنت نه مله-

تبسرا درجہ: ....کی صحابی کے تول کا ہے اگر ان کا کوئی مخالف نہیں۔

چوتھا ورجہ: .... صحابہ کے مختلف اتوال وآ راء کا ہے۔

بانچوال درجه ..... قیاس کا ہے بشرطیکه ان مذکوره درجات برقیاس کیا گیا ہو۔

الیکن یادر ہے کہ کتاب وسنت کے ہوتے ہوئے کسی اور دلیل کو لیمنا جائز نہیں۔ اس کے باوجود امام شافعی رشان قیاس کو مجبوری اور اضطراری حالات میں استعال فرماتے۔ آپ نے فرمایا کہ ہم اجماع سے فیصلہ کریں گے اس کے بعد قیاس سے۔ اجماع کی بیانسبت قیاس بہت ہی ضعیف دلیل ہے گر اضطراری حالات کے لیے ہے۔ خبر (حدیث) کی موجودگی میں قیاس کرنا حلال نہیں بعینہ تیم کی طرح کہ پانی کے ہوتے ہوئے تیم جائز نہیں۔ اس طرح سنت رسول مُنافیظ کے لعد کی دلیس اس وقت جب ہوگی جبکہ سنت نہ یائی جائے۔ آ

ان اصول کی ترتیب میں آپ کے اور بہت سے اقوال آپ کی کتابوں اور آپ سے نقل کرنے والوں کی کتابوں میں ملتے ہیں۔ ©

اس طرح ائمہ ثقات نے امام احمد بن حنبل براللہ: ہے بھی آپ کے اصول نقل کے اور وہ ان پر عمل کرتے رہے۔ اثر م بڑاللہ کہتے ہیں کہ احمد بن حنبل کے مخملہ اور مسائل کے جنہیں ہم نے ان سے سنا ہے ، انہیں و یکھا بھی ہے کہ اگر کسی مسئلے میں کوئی حدیث ہوتی تو وہ کسی صحابی یا تابعی وغیرہ کی بات اس کے خلاف نہ لیتے۔ اور اگر صحابہ کرام جن اُنڈیم کے مختلف

<sup>۞</sup> الرسالة، ص: 559، 560.

ويكمين: آداب الشافعي و مناقبه لابن ابي حاتم مناقب الشافعي للبيهقي معرفة السنن والأثار للبيهقي والمتفقه للخطيب.

اقوال انہیں ملتے تو ان میں ہے کسی ایک کوتر جیج دے کر قبول کرتے۔ اسی طرح اگر نبی مظافیۃ کی سنت نہ ملتی نہ ہی صحابہ کے اقوال ملتے تو تابعین کے اقوال میں ہے کسی کا قول اختیار کرتے۔ عمرو بن شعیب اور ابراہیم هجری کی حدیث کی طرح اگر حدیث میں پجھ ضعف بھی ہوتا تو اسے لے لیتے اگر اس سے قوی کوئی حدیث نہ ملتی۔ اسی طرح مرسل حدیث کے خلاف بھی کوئی حدیث نہ ملتی۔ اسی طرح مرسل حدیث کے خلاف بھی کوئی حدیث نہ ملتی۔ اسی طرح مرسل حدیث کے خلاف بھی کوئی حدیث نہ ملتی۔ اسی طرح مرسل حدیث کے خلاف بھی کوئی حدیث نہ ملتی تو اسے قبول کرتے۔ ﴿

ابو محدرزق الله تمیں نے امام احمد کے اصول کا ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ امام احمد برطیقہ کا یہ کہا تھا ہے کہ امام احمد برطیقہ کا یہ کہنا تھا کہ احکام شرعیہ اور ان مسائل میں جن میں ظاہری علوم کا دخل نہیں دلیلوں کے پانچے اصول ہیں۔

يهلا اصل: .... الله كى كتاب ب- اورية يت يرصح ته:

﴿ مَا فَرَّ طُنَا فِي الْكِتْبِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ (3)

" ہم نے کیاب میں کوئی چیز بیان کئے بغیر نہیں چھوڑی۔"

دوسرا اصل: ..... رسول الله ظافيم كي سنت ہے۔ استدلالاً بير آيت پڑھتے:

﴿ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَّى اللَّهِ وَ الرَّسُولِ ﴾ (

''اگر کسی چیز میں اختلاف ہوتو اللہ اور رسول کی طرف لوٹا دو۔''

الله کے رسول من اللہ می طرف آپ کی وفات کے بعدلوٹانے کامعنی یہ ہے کہ آپ کی سنت کی طرف لوٹایا جائے۔ «علیکم ہسنتی» کی حدیث کی روایت بھی کرتے، اور یہ آیت پڑھتے:

﴿ مَا اللَّهُ مُ الرَّسُولُ فَعُنَّاوُهُ ۗ وَمَا نَهْكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ۗ ﴾

''جو کچھ رسول تمہیں دیں اسے لےلواور جس سے منع کریں اس سے باز آ جاؤ۔''

الفقيه والمتفقة: ص1/123.
 الانعام: 38.

تیسرا اصل: .....کسی زمانہ کے علماء کا اجماع ہے اگر وہ آپس میں اختلاف نہ کریں۔ اگر ان میں ہے ایک عالم نے بھی اختلاف کر دیا تو اجماع ثابت نہ ہوگا۔ اجماع کی ایک شکل میہ بھی ہے کہ بعض علماء سے کوئی قول مشہور ہو دوسرے لوگوں کو اس کا علم ہولیکن کسی نے اس کا انکار نہ کیا ہو۔

بہلا درجہ اجماع صحابہ اللہ بھیان کا ہے بعد کے لوگوں کو اس کے تابع رہنا ہے۔

چوتھا اصل: .....کسی ایک صحابی کا قول ہے جولوگوں میں مشہور ہو۔کسی صحابی نے اس پر نہ کی ہو۔

بانچوال اصل: .... قیاس ہے۔

قیاس کی تعریب ہے۔ کہ کسی مسئلے کا شرعی حکم ثابت ہوتو ای جیسے دوسرے مسئلے پر بھی مشترک سبب کہ بنا پر حکم لگانااورا گر دونوں مسئلوں میں کوئی مشترک سبب نہ ہوتو قیاس جائز نہیں۔ امام بڑائنہ ایسے ہی قیاس کو جائز سمجھتے تھے بھر بھی قیاس کو دلینوں کے دیمیان مجبوری میں مردہ کا گوشت کھانے اور پانی نہ ہونے کی صورت میں مٹی سے تیم کی طرح جانتے تھے۔ اُلی ابن قیم بڑائنہ امام احمد رشائنہ کے اصول کو بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ آ ب کے فاوی کی بنیاد پانچ اصول و قواعد برتھی:

یہلا قاعدہ: نصوص ہیں۔ نصوص کے مطابق فتویٰ دیتے اس کے خلاف کسی چیز کی طرف توجہ نہ دیتے ۔ سیحے حدیث پر کسی کے قول اور نہ اس طرف توجہ نہ دیتے ۔ سیحے حدیث پر ترجیح دیتے ہیں بلکہ اس قسم کے اجماع کے دعویٰ کو ترجیح دیتے ہیں بلکہ اس قسم کے اجماع کا دعویٰ کرنے والے کو امام احمد جھٹلاتے تھے۔ اسے حدیث پر ترجیح دینے کو جائز نہیں سیجھتے تھے۔

اصول مذهب الامام احمد ومشربه المطبوع بآخر طبقات الحنابلة لابن ابى يعلى:
 285 · 283/2 .

**138** 

# اتباع سنت اور صمابه و اثمه کے اصول فقه

دوسرا قاعدہ: .... صحابہ کے فآوی ہیں اگر کسی صحابی کا فتویٰ جس کا صحابہ میں ہے کوئی کا فتا کا جس کا صحابہ میں ہے کوئی کالف ند ہوتا تو اس فتویٰ کو نہ چھوڑتے۔ آپ تو رع میں اس فتم کے قول کو اجماع نہ کہتے بلکہ اس طرح کہتے کہ مجھے اس فتویٰ کے مخالف فتویٰ کاعلم نہیں ہے۔

تیسرا قاعدہ ..... یہ ہے کہ صحابہ کے اختلافی مسائل میں جو کتاب وسنت سے زیادہ قریب ہوتا ای کو اختیار کرتے ہیں ہوتا ای کو اختیار کرتے ہیں سکا ہم سے باہر نہ جاتے۔ اگر کسی قول کی ترجیح آپ کے نزدیک ظاہر نہ ہوتی تو بغیرایک کے اختیار کئے تمام اقوال کا ذکر کرنے پر اکتفا کرتے۔

امام احمد الطلق سے بوجھا گیا کہ کمی بستی میں آ دمی سے ایسا مسلہ بوجھا جائے جس میں لوگوں کا اختلاف ہے تو کیا کرے؟ آپ نے کہا: کہ کتاب وسنت کی موافقت میں فتو کی دے اور جو کتاب وسنت کے موافق نہ ہواس کا فتو کی نہ دے۔ کہا گیا کہ اس صورت میں اس پر کوئی خوف نہیں؟ کہانہیں۔

چوتھا قاعدہ: مرسل اورضعیف حدیث سے استدلال لینا ہے۔ جبکہ اس موضوع میں کوئی دوسری حدیث اسے دفع نہ کرتی ہو۔ آ ب نے اس حدیث کو قیاس پرتر جج دیا ہے۔ البتہ ضعیف سے مراد باطل اور منکر حدیث نہیں ہے۔ اور نہ ایس حدیث مراد ہے جس کی سند میں کوئی متہم بالکذب راوی ہو، جس سے مسئلہ لینا جائز نہ ہو، بلکہ ضعیف حدیث سے مرادحت درجہ کی حدیث ہے۔ اگر کسی مسئلہ میں کوئی قول صحابی یا اجماع اس کے خلاف نہ ہو آ پ کے درجہ کی حدیث مدیث یوعمل قیاس برعمل سے افضل ہے۔

ابن قیم رشائی کہتے ہیں کہ: تمام ائمہ کرام اس رائے میں امام احمد کے موافق ہیں۔اس کے بعد ابن قیم رشائی نے امام ابو حنیفہ ،شافعی اور مالک ربیظ سے کئی ایسے مسائل ذکر کھے ہیں جن میں انہوں نے ضعیف حدیث سے استدلال کیا ہے۔

پانچواں قاعدہ: .....اگرامام کے پاس کی مسئلہ میں کتاب وسنت کانص ندہو، نہ قول صحابہ یا قول صحابہ

## النباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه 🔰 139 🎉 🖳

فرماتے۔ ابوالحارث کی روایت میں امام نے کہا کہ رائے اور قیاس کی ضرورت نہیں، حدیث میں سب کچھ ہے۔ میمونی کی روایت میں آپ نے فرمایا: کہ فقہ سے متعلق بولنے والامجمل اور قیاس سے دور رہے۔

یہ پانچ اصول و قواعد آپ کے فتاویٰ کے مدار اور بنیاد تھے۔ کبھی آپ فتو کی سے تو قف فرماتے۔ جب دلیلیں متعارض ہوتیں یا صحابہ کا اختلاف ہوتا یا مسلے میں صحابی یا تابعی کا فتو کی نہ پاتے یا جس مسلے میں سلف کا کوئی اثر نہ پاتے تو اس میں فتو کی کو بخت مکروہ جانتے اور فتو کی دینے سے تحقی سے معے فرماتے۔ جیسا کہ آپ نے بعض شاگردوں سے فرمایا: جس مسلے میں تم سے پہلے کسی امام نے فتو کی نہ دیا ہوتو اس میں ہرگز نہ بولنا۔ <sup>©</sup>

گزشتہ اوراق میں یہ وضاحت گزر چکی ہے کہ ائمہ رئیلٹنے ہمیشہ دلیل کے خلاف ہونے کی صورت میں اپنے قول کو چھوڑ دینے کی تا کید فر ماتے تھے۔

یہ تھے ہمارے ائمہ پیش کے اصول فقہ۔ صحابہ کرام اور تمام سلف صالحین جب کوئی فتو کی دیتے اور بعد میں سنت رسول سائی مل جاتی تہ فورا اپنی رائے سے رجوع کر کے سنت پر عمل کرتے۔ صدیق اکبر جائی نبی کریم سائی کی میں تمام صحابہ کرام سے زیادہ جانے والے تھے۔ اس کے باوجود جدہ کی میراث کی حدیث آپ پر مخفی رہی۔ جب حدیث ملی تواسی کے مطابق فیصلہ کیا۔ ©

ای طرح طارق بن شہاب کہتے ہیں کہ بزاندہ کے وفد نے ابوبکر ولائڈ کے پاس آ کرصلح طلب کیا تو ابوبکر ولائڈ نے ان کو جلا وطن کرنے والی جنگ یا رسوا کرنے والی صلح دونوں میں اختیار دیا۔ انہوں نے کہا کہ جلا وطن کرنے والی جنگ تو ہم سمجھ گئے مگر رسوا کرنے والی صلح کا

٠ اعلام الموقعين: 1/29 ، 33 .

سنن ابو داؤد، سنن ترمذی، سنن ابن ماجه وغیرهم اشادی طور پرضعیف ہے۔ بحوالہ: اعلام الموقعین: 19/4.

اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه 📗 140 🃗 🔍

مفہوم نہ سمجھ سکے۔ آپ نے کہا : تم ہے تہارے گھوڑ ہے اور اسلحہ جنگ چھین لیے جا کیں گے اور صرف کھیتی باڑی کے لیے اس وقت تک چھوڑ دے جاؤگے جب تک کوئی نے حالات نہ سامنے آ کیں۔ ای طرح جو بچھ تم ہے ہم نے بایا ہے وہ ہمارے لیے غنیمت ہوگی۔ اور ہم سامنے آ کیں۔ ای طرح جو بچھ تم ہے ہم نے بایا ہے وہ ہمارے لیے غنیمت ہوگی۔ اور ہم اسمنے آ کیں دیت وینی ہوگ ہو اور کہا : آپ کی رائے اور تہارے مقتولین کی تمہیں ویت وینی ہوگ اور تہارے مقتولین جہتم میں جا کیں۔ اس پرعمر ڈاٹٹو کھڑے ہوئے اور کہا : آپ کی رائے کے بارے میں بچھ مشورہ ہے۔ آپ نے ان کے اسلحہ اور گھوڑ وں کو چھین لینے کی بات بہت درست کہیں۔ البتہ آپ کی بیرائے کہ وہ ہمارے مقتولین کی درست کہیں۔ البتہ آپ کی بیرائے کہ وہ ہمارے مقتولین کی دیت دیں بی بات کے تبیں، ہمارے مقتولین اللہ کے تکم سے جہاد میں شہید ہوئے ہیں۔ سب نے عمر ڈاٹٹو کی بات کی تصویب کی۔

عمراورعمار ہلتشاکے سفر کا قصہ جس میں وہ جنبی ہو گئے گزر چکا ہے جس میں حضر ت عمر کے بھول جانے کا ذکر ہے اور یاد د ہانی پراس کوقبول کیا۔

ا مام شافعی شلشہ نے کئی ایسے واقعات کا ذکر کیا ہے جن میں عمر شائٹو نے حدیث رسول مُثَاثِیْمَ پاکراپنی رائے سے رجوع کرلیا تھا۔ <sup>©</sup>

ابن قیم نے بھی کئی واقعات کا ذکر کیا ہے۔ جن میں عمر رہائٹۂ نے صدیث پاکراپنے قول سے رجوع کرلیاہے۔ ©

ای طرح عثان و النوا کا بھی واقعہ ہے۔ امام مالک وطائع میں بلاغا ذکر کیا ہے کہ عثان و النوا کا بھی واقعہ ہے۔ امام مالک وطائع نے موطاً میں بلاغا ذکر کیا ہے کہ عثان بن عفان و النوائ کے پاس ایک عورت لائی گئی جس نے چھ ماہ میں بچہ جنا تھا آ ب نے اسکو رجم کرنے کا تھم دیا تو علی والنوائن نے کہا: اس پر رجم نہیں ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے۔ ﴿ وَ حَمْلُهُ وَ فِصلُهُ ثَلَاثُونَ شَهُواً الله بچ کا حمل اور دودھ چھڑا نا تمیں مہینے (وُھائی سال) میں ہے۔ نیز فرمایا: ﴿ وَ فِصلُهُ فِیْ عَالَمْیْنِ ﴾ نیچ کا دودھ دو سال میں چھڑا نا میں جھڑا نا میں جھڑا نا

الرسالة، ص: 423، 425.
 اعلام الموقعين: 19/4، 20.

ہے۔ای طرح فرمایا ﴿ وَ الْوَالِلْتُ يُرْضِعُنَ أَوْلَا دَهُنَّ بَعُو لَيْنِ كَأْمِلَيْنِ ﴾ ''مائيں اپنے بچوں کو پورے دوسال دودھ پلائيں''اس بلے رضاعت كى مدت 24 مبينے اور حمل كى مدت جھ مبينے ہے۔ <sup>(1)</sup>

یمی روایت عبداللہ بن مسعود دلیٹؤ سے بھی صحیح سند ہے آئی ہے۔ ②

ای طرح عبداللہ بن مسعود والنوط کا بھی واقعہ ہے۔ شقیق بن سلمہ کہتے ہیں کہ میں عبداللہ بن مسعود سے کہا:

بن مسعود اور ابوموی الاشعری والنوس کی باس بیٹا تھا کہ ابوموی نے عبداللہ بن مسعود سے کہا:

کہ ایک آ دمی جنبی ہوا ،ایک ماہ تک اسے عسل کا پانی نہ ملے تو کیا کرے آپ کی کیا رائے ہے؟ عبداللہ بن مسعود نے کہا: اسے تیم کی اجازت نہیں ، ابوموی نے کہا کہ تو پھراس آیت کا کیا معنی ہے؟

﴿ فَلَهُ تَجِدُوْا مَآءً فَتَيَمَّهُوْا صَعِيْمًا طَيِّبًا ﴾

''اگر پانی نه پاؤتو تیمّم کرلو۔''

عبدالله بن مسعود والنون نے کہا: اگر رخصت دے دی جائے تو پانی مھنڈ ا ہونے کی صورت میں بھی لوگ تیم کرنا شروع کر دیں گے۔ 3

خطیب بغدادی نے باب کا فرکر کیا ہے: "فِکُرُ مَا رُوِیَ مِنْ رُجُوْعِ الصَّحَابَةِ عَنْ آرَائِهِمُ الَّتِیْ رَأَوْهَا اِلَی اَحَادِیْتِ النَّبِیِ ﷺ اِذَا سَمِعُوْهَا وَوَعُوْهَا.»

"ان مسائل کا ذکر ہے جن میں صحابہ نے اپنے آراء سے رجوع کر کے حدیث رسول منافیظ برعمل کیا ہے۔"

اس کے بعد عمر، الی بن کعب، ابن عباس اور ابن عمر ٹھائیڈ کے رجوع کے واقعات نقل کئے ہیں۔ <sup>®</sup>

الموطأ: 825/2 .
 الموطأ: 825/2 .

② صحيح مسلم: 1/280 ، حديث نمبر: 3861 .

٠ الفقيه والمتفقه: 1/138 ، 141 .

ای طرح ابن قیم برالت نے بھی خاص ایک فصل کا ذکر کیا ہے جس میں صحابہ کے سنت رسول نہ ملنے کا ذکر کیا ہے، پھر ابو پکر، عمر،عثان ،ابوموی،عبد اللہ بن عباس اور عبد اللہ بن مسعود فخالیّت کے واقعات کونقل کیا ہے۔ اس کے بعد کہا ہے کہ یہ بڑا وسیع باب ہے۔ اگر اس کا ستع کیا جائے تو بڑی کتاب مرتب ہو جائے۔ اس لیے ہم مقلدین سے پوچھتے ہیں کہ کیا جس طرح امت کے سادات صحابہ کرام فخالیہ ہے بہت ی سنتیں مخفی رہی تھیں تو کیا جن اثمہ کی تم تقلید کرتے ہو ان سے پچھ سنتین نہیں چھپ علی ہیں؟ اگر کہیں کہ: '' نہیں' صحابہ کرام فخالیہ سے تو فغی رہیں تھیں کا اگر کہیں کہ: '' نہیں' صحابہ کرام فخالیہ سے تو فغی رہیں تھیں کا اگر کہیں کہ: '' نہیں' صحابہ کرام فخالیہ سے تو فعی مدکو پار کرکے اثمہ کے لیے عصمت کا تو فغی رہیں لیکن اثمہ سے فی نہ رہیں تو یہ لوگ غلو کی حدکو پار کرکے اثمہ کے لیے عصمت کا دو فی کر گئے۔ اور اگر کہیں کہ ممکن ہے کہ اٹمہ کے اور بھی بہت ی سنتیں مخفی رہ گئی ہوں۔ تو پھر ہم ہم تہمیں اس ذات کا حوالہ دے کر پوچھتے ہیں جو ہر بولئے والے کی زبان اور دل کے قریب ہم تہمیں اس ذات کا حوالہ دے کر بوچھتے ہیں جو ہر بولئے والے کی زبان اور دل کے قریب ہم کہ اس کہ والے گئی اختیار یا عذر اس کے قبول نہ کہ کہ اس کہ والیہ بہوگ جو جواب تیار کر رکھو۔ نہ کر نے میں رہ جاتا ہے؟ اگر نہیں تو کیا اس پر عمل کو واجب کہو گے؟ صحیح جواب تیار کر رکھو۔

امام مالک رفران کا واقعہ بھی ذکر ہو چکاہے۔ عبداللہ بن وہب کہتے ہیں کہ امام مالک سے کسی نے وضو میں پاؤں کی انگلیوں کے خلال کے متعلق سوال کیا، آپ نے جواب دیا کہ یہ چیز لوگوں پر واجب نہیں۔ جب مجلس برخواست ہوئی تو میں نے کہا : کہ آپ کو انگلیوں کے خلال سے متعلق فتو کی دیتے سا ہے کہ یہ واجب نہیں ہے۔ تو میرے پاس اس مسئلے میں ایک سنت ہے۔ پوچھا: وہ کیا ہے؟ میں نے مستورد بن شداد والتی کی روایت کا ذکر کیا۔ وہ کہتے میں کہ میں نے نبی کریم منگر ہی ہی خاصر کی انگلی سے دونوں پیر کی انگلیوں کا خلال کرتے ویکھا ہے۔ امام مالک والت نے واضح طور پر کہا کہ بیتو حسن صدیث ہے، اس سے پہلے میں نے اس کو کبھی نہ سنا تھا۔ عبداللہ بن وہب کہتے ہیں کہ اس کے بعد میں نے سا، جب ان سے اس مسئلے کے بارے میں پوچھا جاتا تو آپ اس کا تھم دیتے۔ ①

٠ مقدمه الجرح والتعديل، ص: 30-31 السنن الكبري: 76/1، 77 .

امام شافعی شان کی تالیفات میں متعدد جگہوں پر بیہ بات ملتی ہے کہ کئی مسائل کے بارے میں آپ نے کہا ہے کہ اگر بیر حدیث صحیح ہوتی تومیں اس کے مطابق فتو کی دیتا۔

امام نافعی کہتے ہیں: کو خسل جنابت کے علاوہ فرض خسل اور کوئی نہیں جانتا ہوں کہ جس کے بغیر صلاۃ کافی نہ ہو عسل جنابت کے بغد سب سے اہم خسل میت کو خسل دینے کے بغد کا خسل ہے۔ میں اس کو کس حالت میں چھوڑ نا پند نہیں کرتا ہوں اور نہ خسل کے بعد وضو کرنے کو چھوڑ نا پند کرتا ہوں۔ اس کے بعد پھر خسل جمعہ اہم ہے۔ خسل میت سے خسل کو واجب کہنے میں مانع یہ ہے کہ جس حدیث میں عسل میت سے خسل کا وجوب ثابت ہوتا ہے، واجب کہنے میں مانع یہ ہے کہ جس حدیث میں خسل میت سے خسل کا وجوب ثابت ہوتا ہے، اس کی اساد میں ایک راوی ہے، آج تک اس کی ثقابت مجھے معلوم نہیں ہو تکی۔ اگر کوئی مجھے اس کی اساد میں ایک راوی ہے، آج تک اس کی ثقابت مجھے معلوم نہیں ہو تکی۔ اگر کوئی مجھے اس میں صدیث کی سند کا قائل کرد ہے تو میں خسل اور وضو دونوں کو واجب کہوں گا کیونکہ دونوں کا ذکر ایک ہی حدیث میں ہے۔ 

قرکر ایک ہی حدیث میں ہے۔ 

\*\*The substant sub

حجامت (سینگی، بچھنے لگوانے) سے صوم کے فاسد ہونے کے متعلق فرماتے ہیں: ہمارے بعض اصحاب نے کہا ہے کہ صائم اگر حجامت کرتا ہے تو اس سے صوم (روز سے) میں کوئی خلل نہیں ۔عبداللہ بن عمر ڈٹائنۂ حالت صوم میں حجامت کراتے تھے۔

ہشام بن عروہ بن زبیر نے کہا: کہ میرے والدعروہ نے اپنے والد کو حالت صوم میں حجامت کراتے ہوئے نہیں دیکھا، اور یہی بہت سے فقہاء کا قول ہے۔

اور نبی کریم مُنافیظ سے مروی ہے کہ مجھنے لگانے والا اور بچھنا لگوانے والا دونوں کا صوم جاتا رہا۔ای طرح روایت ہے کہ آپ مُنافیظ نے حالت صوم میں بچھنا لگوایا۔

امام شافعی مرات نے کہا کہ ان دوحدیثوں میں ہے کسی کا صحیح ہونا مجھے معلوم نہیں۔ اگر ان میں سے کوئی بھی ثابت ہو جاتی تو اس کے مطابق فتویٰ دیتا اور نبی کریم منافیظ کے قول میں حجت ثابت ہوجاتی۔ ©

• و معاد الأم: 1/36 . 38/1 . 3 كتاب الأم: 23/2 .

جیسا کہ پہلے گذر چکا ہے کہ امام شافعی بلکہ دوسرے ائمہ بیلتے کو اگر صحابہ کرام ہے کوئی اثر مل جاتا تو اس ہے آگے نہ بڑھتے۔ امام شافعی نے اپنی سند کے ساتھ علی بڑا تیز ہے روایت کی ہے کہ آپ نے زلزلہ آنے پر صلاق آیات پڑھی جس میں ایک رکعت میں چھ رکوع اور چار سجدے کئے۔ پھر کہتے ہیں: کہ اس اثر کے سجدے کئے۔ پھر کہتے ہیں: کہ اس اثر کے مطابق ہمارا قول نہیں ہے۔ میں کہتا ہوں کہ آیات میں کموف شمس وقمر کے علاوہ کسی میں صلاق نہ پڑھی جائے۔ اگر علی بڑھی جائے۔ اگر علی بڑھی جائے۔ اگر علی بڑھی ایک یہ حدیث ثابت ہوتی تو میں اس کے مطابق فتو کی دیتا۔ ﴿

۔ امام شافعی امام مالک سے نقل فرماتے ہیں: کہ عثان بن عفان رہا نئو کی خلافت میں شام کے وقت رمضان میں غروب کے وقت رمضان میں غروب آ فراب سے پہلے جاند دیکھا گیا، پھر بھی عثان رہا نئو نے غروب آ فراب کے بعد ہی افطار کیا۔

امام شافعی کتے ہیں کہ یہی بات ہم بھی کتے ہیں اگر غروب آ فقاب کے بعد رات میں چاند ند دیکھا گیااور ند ہی لوگوں نے اس طرح دیکھنے کی گواہی دی تو دن میں زوال سے پہلے یا زوال کے بعد چاند ددیکھنے سے لوگ صوم کو نہ تو ڑیں کیونکہ وہ آنے والی رات کا ہلال ہے نہ کہ گزشتہ کا۔ اور بعض لوگوں نے ہماری موافقت کی۔ اس صورت میں کہ جب چاند زوال کے بعد دیکھا گیا ہوتو صوم سے افطار کریں گے۔ ان کا کہنا بعد دیکھا گیا ہوتو صوم سے افطار کریں گے۔ ان کا کہنا ہے کہ ہم نے اس بارے میں اثر کی اتباع کی ہے، قیاس پرعمل نہیں کیا۔ ہم نے کہا اثر قیاس پرمقدم ہے اگر اثر صحیح سند سے ثابت ہوجائے تو اس کو لینا حق ہے۔ (3)

متدرک حاکم میں ہے، کہتے ہیں کہ: میں نے حافظ ابوعبداللہ محمد بن یعقوب سے سنا ہے۔ انہوں نے کہا: کہ میں نے جسن بن سفیان کو کہتے سنا ہے کہ حرملہ بن یجی کہتے ہیں کہ میں نے امام شافعی کو کہتے سنا ہے کہ بروع بنت واشق کی حدیث سجح ہوتی تو میں اس کے مطابق فتوی و یتا۔ اس پر ابوعبد اللہ نے کہا: کہ اگر امام شافعی کے پاس میں حاصر ہوتا تو

 <sup>95/2 . 95/2 . (2)</sup> كتاب الأم: 95/2 . (2) كتاب الأم: 95/2 . (2)

ہری مجلس میں ان سے کہنا کہ حدیث سیحے ہے اس کے مطابق فتوئی دو۔ آ ای طرح تمام ائمہ کہہ گئے ہیں کہ اگر حدیث سیحے ہوتو میں ای کے مطابق کہوں اور یہی ہر مسلمان پر فرض بھی ہے۔ ابن خزیمہ اپنی سیحے میں ان الفاظ میں باب کا ذکر کررہے ہیں: «بَابُ مُرُوْدِ الْهِوَ بَیْنَ یَدَیْ الْمُصَلِّیْ اِنْ صَحَّ الْحَبَرُ سَنَدَا فَالِّهُ فِیْ الْقَلْبِ مِنْ دَفْعِهِ" درمصلی کے آگے ہے بلی کے گزرنے کا بیان، اگر حدیث سیحے سند سے جابت ہو، کیونکہ اس کے مرفوع ہونے میں شہہے۔''

#### مزيد كها:

«بَابُ إِسْتِحْبَابٍ قِرَاءَةِ بَنِيْ إِسْرَائِيْلَ وَالزُّمَرِ كُلَّ لَيْلَةِ إِسْتِنَانَا بِالنَّبِيِّ ﷺ إِنْ كَانَ أَبُولْبُابَةَ هٰذَا يَجُوْزُ الْإِحْتِجَاجُ بِخَبَرِهِ فَانِّيْ لَااَعْرِفُهُ بِعَدَالَةٍ وَلَا جَرْح.»<sup>©</sup>

"سورة بنی اسرائیل اور زمر کے ہررات کو نبی منابیاً کی اتباع میں پڑھنے کا بیان ہے۔ اگر ابولبابہ کی روایت ہے جمت لینا جائز ہو، کیونکہ میں اسے جرح وتعدیل ہے نہیں جانتا۔" (یعنی میرے نزدیک مجہول ہے)

کہا:

""بَابُ صَلَا ِهَ التَّسْبِيْحِ" إِنَّ صَجَّ الْخَبَرُ فَاِنَّ فِي الْقَلْبِ مِنْ هٰذَا الْإِسْنَادِ شَيْئً.» (\*\*)

''صلاۃ التبیع کا بیان اگر حدیث سیح ہو کیونکہ اس کے اساد کے متعلق دل میں شبہ ہے۔''

| ے: | توحيد ميں | حتاب الأ |
|----|-----------|----------|
|    |           |          |

② صحيح ابن خزيمه: 20/2 .

① المستدرك: 180/2 .

٠ و صحيح ابن خزيمه: 223/2 .

"باب ذكر البيان ان الصديقين يتلون النبي المنظيظ في الشفاعة يوم القيامة، ثم سائر الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين يتلون الصديقين، ثم الشهداء يتلون الأنبياء إن صح الحديث. "
"اس چيز كا بيان كه صديقين نمي كريم تلايم كي بعد قيامت كه دن سفارش كريم عليم المنظم كي بعد شفاعت كرين كريم الرين كريم المنظم بحرشهداء انبياء كرام كه بعد شفاعت كرين كرين كرين كريم الرين كي الرمديث مح هيد"

ابن خزیمہ کی کتابوں میں اس کی بہت می مثالیں ہیں جن کو جمع کیا جائے تو مستقل ایک تالیف بن علق ہے۔ اگر ان روایات کی متابعات اور شواہد کے ذریعے تحقیق کی جائے تو ایک اچھاعلمی کام ہوگا۔

ای طرح صحابہ، تابعین نیز ائمہ کرام کے تفقہ کا یہی طریقہ تھا۔ دلیل سیح کا تتبع اور پھراس کی اتباع کرنا۔ اس کے بعد حالات بدلے زمانے کے ساتھ تقلید کی بیاری پھیلی یہاں تک کہ لوگوں کا بیعقیدہ ہو گیا کہ ائمہ اُربعہ میں سے کسی نہ کسی امام کی تقلید ضروری ہے۔ جو دلیل سے مسئلہ لینے کی دعوت دیتا تو فقہاء نداہب مل کراس برحملہ کرتے۔

ابوشامہ مقدی براللہ نے فقہ صحابہ اور غیر واقع شدہ مسائل پر کلام سے اجتناب کا ذکر کرنے کے بعد کہا کہ: اس کے بعد حوادث اور مسائل کی کثرت ہوئی جن میں صحابہ تابعین و اتباع تابعین نے فقاوے دیے ،ان کے فقاوی محفوظ ہوئے ، کتابوں میں ان کی قدوین ہوئی بعد کے فقہاء اور ائمہ تک پہنچے۔ ان پر انہوں نے تفریع کی قیاس اور اجتہاد کیا۔ دوسرے مسائل کو علت جامعہ کی بنا پر ان کا تھم دیا۔ مسائل فقہ کی مزید کثرت ہوئی، نیز اختلاف بھی زیادہ ہوا۔ والحید کئر تا ہوئی، نیز اختلاف بھی زیادہ ہوا۔ والحید کی بنا پر ان کا تھم دیا۔ مسائل فقہ کی مزید کثرت ہوئی، نیز اختلاف بھی زیادہ ہوا۔ والحید کی بنا پر ان کا تھم دیا۔ مسائل فقہ کی مزید کثرت ہوئی، نیز اختلاف بھی زیادہ ہوا۔

کتاب التوحید واثبات صفات الرب عزوجل، ص: 310.

ا يدمقولداكك موضوع عديث سے ماخوذ ہے،اس سے دليل لينا سيح نہيں۔

''یعنی امت محمدیہ کا اختلاف امت کے لیے رحمت ہے۔''

کیونکہ قرآن اور سنت کے نصوص کئی وجوہ کے متحمل ہو سکتے ہیں، عربی زبان وسیعے ہم ہو قول کی دلیل کئی نہ کئی طرح ان میں مل سکتی ہے۔ علم فقہ کرم ومعظم رہا ،ائمہ کرام کتاب و سنت پراعتماد کر کے اسے ایک دوسرے سے سکھتے رہے ،سلف میں سے کئی خاص شخص کی تقلید سے نہ کر کے ان کے فہم سے مدو لیتے رہے ، کیونکہ ہمارے امام شافعی اپنی اور دوسروں کی تقلید سے منع کرتے تھے۔ وہ زمانے مجتمدین کے وجود سے بارونق اور پرنور تھے، اپنے اجتماد کے مطابق ہرایک نے تھنے وہ زمانے مجتمدین کی روشنی میں بعض ائمہ نے بعض پر تقید اور تر دید مطابق ہرایک نے تھنیف کی ،کتاب وسنت کی روشنی میں بعض ائمہ نے بعض پر تقید اور تر دید میں کرتے اس طرح زمانہ گزرتا گیا، یہاں تک کہ وہ وہ زمانہ آیا کہ مذاہب مدونہ کی ایک مستقل شکل خابت ہوگئی۔ بعد میں صرف چار مذاہب مشہور ہوئے باتی مذاہب کو چھوڑ دیا گیا۔ اٹمہ کے متعلق ان کی ہمتوں میں فتور آیا۔ " الاماشاء مشہور ہوئے باتی مذاہب کو چھوڑ دیا گیا۔ اٹمہ کے متعلق ان کی ہمتوں میں فتور آیا۔ " الاماشاء مشہور ہوئے باتی مذاہب کو چھوڑ دیا گیا۔ اٹمہ کے متعلق ان کی ہمتوں میں فتور آیا۔ " الاماشاء مشہور ہوئے باتی مذاہب کو چھوڑ دیا گیا۔ اٹمہ کے متعلق ان کی ہمتوں میں فتور آیا۔ " الاماشاء مشہور ہوئے باتی مقد مین ائمہ کی طرح کتاب وسنت کو دیم کے راشنباط کو ترک کردیا، بلکہ ایک اٹمہ کے اتوال کو کتاب وسنت کا درجہ دے کرانہیں تبول کرلیا۔

اس طرح کہ ان میں کسی کلام کی گنجائش نہیں۔ انہی اقوال پر مسائل کی تفریع اور استباط کرنے گئے انہی میں ان کی نظریں محدود ہوگئیں ، کتاب وسنت کے علوم سے پیٹھ چھیر لی۔ مجتهدین کا وجود نہ رہا، مقلدین غالب ہوگئے۔ حالت یہاں تک پینچی کہ جوشخص اجتہاد کی کوشش اور قصد کرتا اس سے تعجب کرتے ،اسے حقیر سمجھتے۔ مذاہب میں یہ تعصب بردھتا گیا لوگوں سے انصاف جاتا رہا۔ ایک دوسرے کے عیب ڈھونڈ نے گئے ، وشمنی کے پھو چلنے گئے ، فورس سے انصاف جاتا رہا۔ ایک دوسرے کے عیب ڈھونڈ نے گئے ، وشمنی کے پھو چلنے گئے ، عجیب وغریب واقعات کا ظہور ہوا ، بالآخر انجام یہ ہوا کہ ان میں سے کسی کے سامنے اس کے مفریب کے خلاف کتاب وسنت کی دلیل پیش کی جاتی تو ند ہب کی تائید کی غرض سے اس کی دوراز کارتاویل کرنے گئا ، کتاب وسنت کی دلیل سے اعراض کیا جس کا قبول کرنا ان پر دوراز کارتاویل کرنے گئا ، کتاب وسنت کی دلیل سے اعراض کیا جس کا قبول کرنا ان پر داجب تھا۔

#### 📝 اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے لصول فقہ 📗 148 🃗 💮

اگر وہ دلیل ان کے امام کومل جاتی تو اس دلیل کی تعظیم کرتے ہوئے قبول کرتے ، اگرالیک دلیل کا معارض کوئی دلیل نہ ہوتی تو اس کے مطابق فتوئی دیتے۔ پھر زبوں حالی اس حد تک کینچی کہ بہت سے فقہاء قرآن و سنت سے اشتغال جائز نہ سیجھتے اور جوان دونوں میں اپنی جدو جہد کرتا اسے معیوب سیجھتے ، اور آراء نداہب سے استدلال اور اس پر بحث ومباحثہ ہی پر مداومت کوتر جیج دیتے۔

مجلسوں پرمجلسیں برخاست ہوتیں ان میں نہ ایک آیت کا ذکر ہوتا اور نہ ایک حدیث کی روایت سننے میں آتی۔ اگر کئی حدیث کی روایت سننے میں آتی۔ اگر کئی حدیث کا ذکر بھی آتا تو پوری مجلس میں کوئی ایسانہ ہوتا جے شیخ اور ضعیف کی شد بود ہوتی نہ اس کا معنی سجھتے اور نہ اس کو شیخ طریقے ہے اد اگر پاتے۔ ہر ایک کا مقصد یہی ہوتا کہ اینے مخالف پر غالب ہوکراس کے قول کو باطل قرار دے دیا جائے۔

اختلافی مسائل میں ان سے انصاف رخصت ہوگیا خصوصاً جبکہ ان کے لیے اوقاف مقرر کردئے گئے۔ (ابوشامہ اشارہ کرتے ہیں اس چیز کی طرف کہ حکومتوں نے علاء فداہب کے لیے اوقاف مقرر کر رکھے تھے جن سے ان کی تنخواہیں مل رہی تھیں فدہب سے نکلتے تو تنخواہیں نہائیں۔)

پھر کچھ ایسے لوگ ابھرے جو فلسفہ اور منطق کے دلدادہ تھے ،اہل نداہب جس طرح اپنے فداہب کے دلدادہ تھے ،اہل نداہب جس طرح اپنے فداہب کے دلدادہ تھے ان کا عقیدہ یہ تھا کہ انہی اشکال منطقیہ پر ہی اکتفاء کر کے علم حاصل کریں علم نداہب سے شغل رکھنے والوں کو احمق کہا کرتے۔ یقیناً یہ سب شیطان کے وسو سے جیں۔اس مصیبت ہے،اس بری تقدیر سے اور وقت کے ضیاع سے اللہ کی بناہ۔

کچھ دوسرے لوگ بھی ظاہر ہوئے جنہوں نے فقہاء کا لبادہ اوڑھ کرمحض مناظرہ کرنے والوں کے درمیان بیٹھ کرشورونل مجانے پر ہی قناعت کرلی۔ اور کہنے گئے کہ ہمیں تنخواہیں مل رہی ہیں، اپنے کو کیوں تھکا کیں۔ (آ)

٠ خطبه الكتاب المؤمل، ص: 99-102.

## 

میرا کہنا ہے ہے کہ جس انسان کو اللہ نے عقل سے نواز کر توفیق دی کہ ایک زمانہ تک اس نے حصول علم میں وقت لگایا و راللہ نے اس کوعلم کا وافر حصہ دیا۔ اللہ کی کتاب اورسنت رسول مُنگینی کو سیجھنے کو نمیت سے نوازا۔ اقوال ائمہ کو سیجھنے اوران میں راج و مرجوح کود کی کران اقوال میں سے حق کو نکا لئے کی توفیق والمیت بخشی۔ اسے اللہ سے ڈرنا چاہئے کہ کفران نعمت نہ کرے۔ احساس ممتری میں اپنے کو مبتلا کرکے اپنے کو ذلیل نہ کرے کہ بغیر ولیل کے کسی ایک کی تقلید میں زندگی گزارے۔

ای طرح اس انسان کو اللہ ہے ڈرنا چاہئے کہ اللہ کے ساتھ شوخی کرکے بغیر واضح دلیل کے فتو کی دے اور اپنے دین اور عاقبت کو ہر باد کرے۔



#### ول فقه المسلم المسلم

#### ً اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه



# طلب فتوى اورفتوي

فتویٰ کی تعریف بہ ہے کہ سائل کے لیے دلیل شری کی روثنی میں حکم شری کی توضیح کرنا۔ <sup>©</sup> فقویٰ طلب کرنا ہراس شخص پر واجب ہے جسے سی مسئلے کی ضرورت پڑے اور وہ خود مسئلے کا عالم نہ ہو۔ کیونکہ فرمان الٰہی ہے:

﴿ فَسُتَلُوا اللَّهِ كُولِانَ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ۞ ﴿ فَسُتَلُوا اللَّهِ كُولِانَ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ

"كتاب وسنت كے علم والول سے بوچھ لواگرتم نبيس جانے۔"

اور نبی کریم سُلَّاتِیْم کے قول کے مطابق بھی نہ جانے والے پرسوالی اور طلب علم واجب ہے۔ جابر جھافی کہتے ہیں کہ ہم سفر میں سے ہم میں سے ایک شخص کے سر پر زخم ہوگیا۔ انہیں احتمام ہوا تو ساتھیوں سے پوچھا کہ: کیا میں تیم کرسکتا ہوں؟ لوگوں نے کہا کہ:

«مَا نَجِدُ لَكَ رُخْصَةً وَأَنْتَ تَقْدِرُ عَلَى الْمَاءِ.»

" پانی کے ہوتے ہوئے تمہارے لیے تیم کی رخصت نہیں۔"

انہوں نے عنسل کرلیا، اور ان کی موت آگئی۔ جب واپس آ کر ہم نے نبی کریم مُلَّاثِیْلُم کو بتایا تو آپ مُلَّاثِیُلُم نے ناراضگی کا اظہار فر مایا اور کہا: ان لوگوں نے اسے قتل کردیا اللہ ان کو قتل کرے۔

«أَلَا سَأَلُوْا إِذَ لَمْ يَعْلَمُوا فَإِنَّمَا شِفَاءُ الْعَيِّ السَّوالُ.»

' دنہیں جانتے تھے تو کیوں بوجھانہیں؟ نادانی کے مرض کی شفاسوال اور بوجھنے

شرح منتهي الارادات: 8/456 . 

 الانبياء: 7.

یں ہے۔''<sup>©</sup>

ای طرح فتوی کا تھم فرض کفایہ کا ہے۔اس لیے ضروری ہے کہ امت میں کچھ لوگ ایسے ہول جو امت کے مسائل میں فتویٰ دے سکیس۔اللّٰدرب العزت کا تھم ہے:

﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَآفَةُ \* فَلُولَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ فَهُوَا كَافَةً \* فَلُولَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مُنْ أَوْنَ كَ﴾ 

اِلْيُهِمُ لَعَلَّهُمُ يَعْلَدُونَ ۞﴾ 

الْيُهِمُ لَعَلَّهُمُ يَعْلَدُونَ ۞﴾ 

والْيُهِمُ لَعَلَّهُمُ يَعْلَدُونَ ۞﴾

"اورمسلمانوں کو بینہ چاہیے کہ سب کے سب نگل کھڑے ہوں سوابیا کیوں نہ کیا جائے کہ ان کی ہر بردی جماعت میں سے ایک جھوٹی جماعت جایا کرے تاکہ وہ دین کی سمجھ ہو جھ حاصل کریں اور تاکہ بیلوگ وانیں جاکر اپنی قوم کو ڈرائیں تاکہ وہ ڈرجائیں۔"

#### اور فرمایا:

﴿ وَ اِذْ اَخَذَاللهُ مِنْقَاقَ الَّذِيْنَ أُوتُوا الْكِتْبَ لَتُبَيِّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَ لَا تَكْتُمُونَهُ فَنَبَذُوْهُ وَرَآءَ ظُهُوْرِهِمْ وَ اشْتَرَوْا بِهِ ثَمَنَّا قَلِيْلًا لَا تَكْتُمُوْنَهُ فَنَبَذُوْهُ وَرَآءَ ظُهُوْرِهِمْ وَ اشْتَرَوْا بِهِ ثَمَنَّا قَلِيْلًا لَا تَكْتُمُوْنَهُ فَا فَيُلِيلًا لَا اللَّهُ اللَّهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَ اشْتَرَوْا بِهِ ثَمَنَّا قَلِيْلًا فَي لَيْدُونَ فَي اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّالَةُ اللَّالَاللَّالَا الللَّاللَّ اللَّهُ الللَّاللَّا اللَّهُ الللَّاللَّا ا

''اور الله تعالیٰ نے جب اہل کتاب سے عہد لیا کہ تم اسے سب لوگوں سے ضرور بیان کروگے اور اسے چھپاؤ گے نہیں تو پھر بھی ان لوگوں نے اس عہد کو اپنی پیٹے پیچھے ڈال دیا، اور اسے بہت کم قیمت پر بچ ڈالا ان کا یہ بیو پار بہت برا ہے۔''

سنن ابو داؤد، رقم: 336، سنن ابن ماجه - ابن عباس والنفي بروايت آئى ہے۔

التوبة : 122.

٠ آل عمران : 187 .

فتوی کا معاملہ بڑا خطرناک ہے اگر مفتی اس کا حق نہ ادا کرے تو ہلاکت کا پیش خیمہ بے گا۔ کیونکہ مفتی اللہ کی نیابت کر کے اللہ کی طرف ہے دستخط کرتا ہے۔

محمد بن المنكد ركا كہنا ہے كہ: عالم كا مقام الله اور اس كى مخلوق كے درميان ہے تو جان لے كہ كيسے ان ميں داخل ہو۔ <sup>①</sup>

الله رب العزت فرماتا ب:

﴿ وَ لَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ السِنتُكُمُ الْكَنِبَ هٰنَا حَلْلٌ وَ هٰنَا حَلْلٌ وَ هٰنَا حَلَلٌ وَ هٰنَا حَرامٌ لِتَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ حَرَامٌ لِتَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَنِبَ ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَنِبَ لِا يُفْلِحُونَ ۞ ﴾ 

(الْكَنِبَ لَا يُفْلِحُونَ ۞ ﴾ 

(الْكَنِبُ لَا يُعْلِمُ لَا يَعْلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الْعَلَى ا

'' اپنی طرف ہے کسی چیز کو حلال وحرام نہ کہو! نتیجہ یہ ہوگا کہ تم اللہ پر افتراء کرو گے بیٹک جولوگ اللہ پر افتراء کرتے ہیں وہ کامیاب نہ ہوں گے۔'' ابن الصلاح کہتے ہیں کہ: اس آیت کے معنی میں وہ شخص بھی شامل ہے جو صحیح فتو کی سے ہٹ کرحرام کو حلال اور حلال کوحرام کہتا ہے۔ <sup>©</sup>



شنن الدارمي:52/1 كتاب الفتوى لابن الصلاح، ص: 65.

<sup>🕸</sup> النحل : 116 .

② كتاب الفتوى لابن الصلاح، ص: 84.



# طالب فتویٰ کا فرض

ہر مسلمان پر دنیا ودین کے تمام معاملات میں حق کا تلاش کرنا ضروری ہے۔ دنیاوی معاملات میں اگر کسی چیز کے بارے میں معلوم ہو کہ بیلغواور باطل ہے تو ایک مسلمان کو لغواور باطل ہے تو ایک مسلمان کو لغواور باطل سے پر ہیز کرنا ہے۔ اللہ تعالی نے مومنوں کی صفات میں ایک صفت ریجھی ذکر کی ہے:

﴿ وَ الَّذِيْنَ هُمُ عَنِ اللَّغُوِ مُعْرِضُوْنَ ۞ ۞ ۞

'' جولغویات سے دور رہتے ہیں۔''

بنا ہریں ایک مسلمان کا فرض ہے کہ جب دین کا کوئی مسئلہ معلوم کرنا ہوتو جہاں وہ رہتا ہے اس جگہ کے مفتی سے مسئلہ بو چھے لیکن معلومات کرلے کہ کون اس جگہ پر سب سے بڑا عالم ہے۔ یہ بھی واجب ہے کہ جہاں مختلف افکار او رطریقہ کار کے لوگ ہوں ، جیسے کہ اس زمانے میں بہت سے مکا تب فکر ہیں، کی جماعتیں ہر ملک میں پھیلی ہوئی ہیں تو ایس حالت میں ایسے عالم کی تلاش کرے، جس کے بارے میں لوگ کواہی ویتے ہوں کہ بیہ مفتی کتاب و سنت اور آٹار کاعلم رکھتا اور انہی کی روشنی میں فتوئی ویتا ہے۔ دین میں کسی خاص شخص کی تقلید میں دیے۔

٠٤ المومنون: 3.

#### **154**

### 📉 اتباع سنت اور صعابه و ائمه کے اصول فقه

راتے اور دورر ہے کی تلقین کرتے۔ قیام اللیل میں نبی مُلَاثِم کی بید عاتقی:

"اے جریل ،میکائیل اوراسرافیل کے رب، آسانوں و زمینوں کو بیدا کرنے والے، تو ہی اپنے بندوں کے درمیان ان کے اختاف میں فیصلہ کرنے والا ہے، جس چیز میں اختلاف ہوتو مجھے اپنے تھم سے حق کی ہدایت دیتا ہے۔ "

اس لیے تتبع رسول من الی کا کے اوپر واجب ہے کہ حق ہی کی تلاش کرنے ، مسائل شرعیہ میں حق مسئل شرعیہ میں حق مسئلہ وہی ہے جو کتاب اللہ اور سنت رسول من الی کا ہتے ہو۔ لوگوں کے آراء اور بے بنیاد قیاسات میں حق نہ طے گا۔ اس لیے مستفتی (طالب فتوکی) پر واجب ہے کہ:

ان علماء ہی سے نتوی پوجھے جولوگوں میں سیح علم یعنی کتاب وسنت کے علم کے عالم مشہور ہوں۔ کیونکہ کتاب وسنت ہی میں ہدایت ہے اور ای کو نبی کریم مُلَاثِمُ است کے لیے چھوڑ کر می جیں۔

﴿ اَتَوَكُتُ فِيْكُمْ شَيْنَيْنِ لَنْ تَضِلُوا بَعْدَهُمَا: كِتَابُ اللّهِ وَسُنَتِى . اللهِ وَسُنَتِى . اللهِ وَسُنَتِى . اللهِ وَسُنَتِى . اللهِ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَل

شعيح مسلم، رقم: 1847.
 صحيح الجامع الصغير، رقم: 1847.

شيخ الاسلام ابن تيميه كهتے ہيں:

''ایک مسلمان کے سامنے جب کوئی مسئلہ آجائے تو ای شخص سے فتوی دریافت

کر ہے جس کے بارے میں لوگوں کا اعتقاد ہے کہ وہ اللہ اور رسول کی شریعت

ہی سے فتویٰ دیتا ہے۔ وہ مفتی کسی بھی نہ جب کی طرف اپنا انتساب کرتا ہو۔ کسی

مسلمان پر علاء میں ہے کسی ایک کے ہرقول کی تقلید واجب نہیں، اور نہ ہی کسی پر

رسول مُلَّا یُکِم کے نہ جب کے علاوہ کسی شخص کے نہ جب کا التزام واجب ہے۔

صرف نبی کریم مُلَّا یُکِم ہی جو واجب کریں اور جس کی خبر دیں ان سب کا التزام ہر

مسلمان پر ضروری ہے۔' ، آ

مزید کہا ہے: کہ مستفتی کا مفتی کی تقلیم کے متعلق آتی ہے ہے کہ ائمہ اُربعہ کے نزدیک کسی کے اوپر ذات رسول مُناہِیَم کے علاوہ کسی معین شخص کے حلال وحرام سے متعلق ہرقول کا التزام نہ واجب ہے اور نہ ہی مشروع۔ بچھ علاء کا کہنا ہے کہ جن علاء کے درمیان ہوان میں سے اُعلم اور اُورع کی تقلید کرے۔ بچھ کا کہنا ہے کہ اسے اختیار ہے جس کسی مفتی سے فتو کی لے۔ اگر مستفتی (طالب فتو کی) کو اقوال کے بیجھنے اور ان میں ترجیح دینے کی استطاعت ہے تو وہ مطلق اختیار سے افضل ہے کہ ترجیح دینے کی مستطاعت ہے تو وہ مطلق اختیار سے افضل ہے کہ ترجیح دینے کر مسئلہ لے۔

یہ بھی کہا گیا ہے کہ جب تک وہ اہل اجتہا دمیں سے نہ ہوا ہے اقوال میں اجتہاد کا حق نہیں اور بہی صحت کے قریب ہے۔ مستفتی کو اگر خود اس کے اپنے جدو جہد سے رائح دلیل معلوم ہو جائے یا اس وجہ سے کہ فلال مفتی اعلم اور ادرع ہے اس کے قول کو رائح سمجھے تو اسے اختیار اور ترجیح کا حق ہے اگر چہ اس کا قول اس کے ندہب کے خلاف ہی کیوں نہ ہو۔'' (3) اصبانی بڑات اپنی تفسیر میں کہتے ہیں:

'' کتاب وسنت کے معانی کو نہ جانے والے کا بیرکام ہے کہ جب اس کوکوئی مسئلہ آ پہنچاتو

② مجموعه فتاوي ابن تيميه: 168/33 .

عالم بالکتاب والسنة کو ڈھونڈھ کراس سے اللہ اور رسول کا تھم پوچھے۔ جب اس قتم کا عالم اللہ اور رسول مظافر کا تھم ہوئے کہ اس خرج عمل کرتے ہوئے اس بھل کرتے ہوئے اس بھل کرے۔ اس طرح عمل کرنے سے وہ مقلد نہ ہوگا اگر چہ دلیل کو نہ بھی سمجھتا ہو کیونکہ اس بھل کرے۔ اس طرح عمل کرنے سے وہ مقلد نہ ہوگا اگر چہ دلیل کو نہ بھی سمجھتا ہو کیونکہ اسے اگر یہ معلوم ہوجائے کہ اس عالم کا فتو کی کتاب وسنت کے مطابق نہیں تو اسے چھوڑ کر بغیر تعصب کے کتاب وسنت کی طرف لوٹ جائے گا۔

بر خلاف مقلد کے کہ وہ اللہ ورسول کا تھم نہیں پوچھتا ہے بلکہ وہ تو اپنے امام کا ندہب پوچھتا ہے۔ مقلد کے سامنے اگر یہ واضح بھی ہوجائے کہ اس کے امام کا ندہب کتاب اللہ اور سنت رسول کے خلاف ہے تو وہ کتاب اللہ وسنت کی طرف رجوع نہ کرے گا۔لیکن متبع کسی اور کی رائے اور ندہب نہیں طلب کرتا ہے بلکہ اللہ اور رسول کا تھم ڈھونڈ تا ہے۔

پھر جب اے کوئی دوسرا مسکد در پیش ہوا تواس پر لازم نہیں کہ پہلے ہی عالم سے دریافت کرے بلکہ جس کسی عالم کو پائے اس سے سوال کرے ، پہلے عالم کی رائے کا التزام نہ کرے کہ دوسرے کی رائے کو نہ سے حتی کہ اسے بیجی معلوم ہو جائے کہ پہلے عالم کا فتو کی کتاب و سنت کے خلاف ہے۔ پھر بھی اس پر تعصب کر کے ضیح فتو کی کی طرف توجہ ہی نہ دے۔ متاخرین کی تقلید اور سلف صالحین کے طریقے پر اتباع کے درمیان یہی فرق ہے۔ 

اللہ متاخرین کی تقلید اور سلف صالحین کے طریقے پر اتباع کے درمیان کی فرق ہے۔ ا

عام آ دمی پرفتوی کے لیے کتاب وسنت کے عالم کو ڈھونڈ نا اس طرح واجب ہے جس طرح روزی کی تلاش میں حلال کا طلب کرنا واجب ہے۔ جبکہ یہ جانتا ہے کدروزی کے بعض طریقے حرام بھی ہیں تو پھر حلال ہی طریقہ کی تلاش واجب ہے۔علامہ ابن حزم الراش کہتے ہیں:

''اگر کوئی آ دمی سوال کرے کہ عام آ دمی کوکوئی نا گہانی مسئلہ در پیش ہوتو کیا کرے؟ تو اللہ کی تو اللہ کی تو اللہ کی تو اللہ کی تو اللہ تعالیٰ نے ہر قسم کی تقلید کو حرام کیا ہے اس میں نہ کسی عالم کی تخصیص ہے نہ عام آ دمی کی۔ اللہ کا خطاب ہرا یک کے لیے میں میں نہ کسی عالم کی تحصیص ہے نہ عام آ دمی کی۔ اللہ کا خطاب ہرا یک کے لیے میں میں نہ کسی عالم کی تحصیص ہے نہ عام آ دمی کی۔ اللہ کا خطاب ہرا یک کے لیے میں میں نہ کسی عالم کی تحصیص ہے نہ عام آ دمی کی۔ اللہ کا خطاب ہرا یک کے لیے

<sup>©</sup> نقلا عن ايقاظ همم أولى الأبصار ، ص: 40-41 ·

ہے اس لیے تقلیداس غلام پر جو کس ملک سے لایا گیا ہو، عام آ دمی پر، پردہ میں رہنے والی دوشیزہ پر، پہاڑ کی چوٹی پر رہنے والے چرواہے پر حرام ہے جس طرح ایک تبحر عالم بر حرام ہے ان میں کوئی فرق نہیں۔ ہر آ دمی کے او پر اپنے تمام معاملات میں اللہ ورسول کے تھم کے طلب کے لیے اجتہاد کرنا لازم ہے اگر کسی نقلید کی تو اللہ کی نافر مانی کر کے گہگار ہوائیکن لوگ نوعیت اجتہاد میں مختلف ہیں۔ کیونکہ ہر ایک پر وہی اجتہاد لازم ہے جس کی وہ استطاعت رکھتا ہے۔اللہ کا فرمان ہے: ﴿ لَا یُنکِلِّفُ الله کُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَها ﴾

''الله کی کواس کی طاقت ہے بڑھ کر مکلف نہیں کرتا'' اور فر مایا: ﴿ فَأَتَّقُوا اللهَ مَا اسْتَطَعْتُمْهِ ﴾

''جس قدر طاقت ہواللہ ہے ڈرو۔''

مکمل تقویٰ یہ ہے کہ آ دمی وین میں اللہ کے واجبات کو ادا کرے۔ اللہ نے ہمیں صرف اپنی طاقت بھر ہی مکلّف کیا ہے جس کی طاقت نہیں وہ ہم سے معاف ہے، یینص واضح ہے کہ ہرکسی کے اوپر دینی مسائل میں اس کی طاقت بھراجتہاد لازم ہے۔

عام آ دمی کا اجتبادیہ ہے کہ جب عالم سے مسلہ دریافت کرے اور وہ فتو کی دے تو ہے کہہ کرتا کید کرلے کہ کیا ای طرح اللہ اور رسول من ٹیٹے کا کا حکم ہے۔ ؟ اگر مفتی نے کہا کہ ' ہاں' تو اس کے فتو کی پر عمل کرے، اس سے زیادہ بحث وطلب عام آ دمی پر واجب نہیں ہے۔ اگر مفتی کہے کہ ' نہیں' اللہ ورسول من ٹیٹے کا بیحکم نہیں ہے یا کہے کہ بید میری رائے ہے، یا بیہ مالک یا قاسم یا ابو موسف یا شافعی یا احمد یا داؤد ظاہری کا قول ہے، یا یہ کہ کہ صحابی یا تابعی وغیرہ کا قول ہے، یا یہ کہ کہ صحابی یا تابعی وغیرہ کا قول ہے، یا جم کے یا جہ رہ جائے تو اس کے فتو کی کا لینا حرام ہے۔ اللہ یہ کہ بی کریم عملہ علی ہوں کریم عملہ کا سے کہیں بھی ہوں جاکر ہو جھے۔ ' آ

الاحكام في أصول الاحكام، ص: 862 ابن الصلاح في كتاب الفتوى، ص: 280.

ابن حزم کے اس قول پر تا مل کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ ہر حالت میں مستفتی پر فرض ہے کہ وہ مفتی سے مسئلے کے حکم کے بارے میں تاکید کرلے کہ ای طرح کا اللہ اور رسول مُلَّاتِم ہے کہ وہ مفتی ہے، تواس معالمے میں یہ کہنا ہے کہ اگر مفتی کو واضح طور پر کتاب اللہ اور رسول مُلَّاتِم ہے۔ مسئلے کا حکم معلوم ہوتب تو وہ یہ کہنے کا حق رکھتا ہے کہ ہاں یہی اللہ اور رسول مُلَّاتِم کا حکم ہے۔ لیکن اگر مسئلہ اجتہادی اور استباطی ہے تو مفتی کو صراحاتا کہنے کا حق نہیں کہ یہی اللہ اور رسول مُلَّاتِم کا حکم ہے۔ کا حق نہیں کہ یہی اللہ اور رسول مُلَّاتِم کا حکم ہے۔ البتہ اجتہادی مسائل میں اگر مفتی یہ کہہ دے کہ ہم کا حق میں اگر مفتی ہے کہ دے کہ ہم کے حراک میں اگر مفتی ہے کہا واجب نے قرآن و سنت سے استدلال کر کے ہر مسئلہ بتایا ہے تو مستفتی کو اسے قبول کر لینا واجب ہوگا۔ اگر مسئلہ عبار نہی نہیں کہ وہ ہوگا۔ اگر مسئلہ عبار نہی نہیں کہ وہ اللہ اور رسول کا حکم ہونے کی ذمہ داری لے۔

جیسا کہ نبی کریم مُنگیرا جب کسی کوامیر جیش مقرر فرماتے تو انہیں نفیحت فرماتے کہ اگر دشمن محاصرہ کے بعد اللہ اور نبی کے ذمہ میں اتر نا چاہیں تو انہیں اللہ اور رسول کا ذمہ نہ دو بلکہ اپنا اور اپنے ساتھیوں کا ذمہ دو، ایسا نہ ہو کہ تم اللہ کے ذمہ کے خلاف کر جاؤ۔ اسی طرح دشمن اگر اللہ اور رسول کے حکم سے اتر نا چاہے تو انہیں اللہ ورسول کے حکم کی بجائے اپنے حکم اور فیصلے پر اتر نے کو کہو کیونکہ ضروری نہیں کہتم اللہ ورسول کے حکم کو یاؤ۔ واللہ اُعلم اُن

ای طرح میری نظر میں ابن حزم کے آخری قول کی توضیح یہ ہے کہ مفتی اگر عامی کو اپنے قول یا کسی اور کے قول کے مطابق فتو کی وے ، اور یہ کہدد ہے اس مسلہ میں مجھے اللہ اور رسول کا واضیح تھم نہیں ملا مگر یہی ائمہ کا اجتہاد ہے جو کتاب و سنت کے قریب ہے کسی ند بہب کی پابندی نہیں ہے تو اگر مسئلہ زود طلب نہیں تو اس کے فتو کی پر عمل کرلے اگر مسئلہ زود طلب نہیں تو اس کے فتو کی پر عمل کرلے اگر مسئلہ زود طلب نہیں تو اس کے فتو کی پر عمل کرلے اگر مسئلہ زود طلب نہیں میں میں ہو۔

اس کے علاوہ ابن حزم کا قول کہ صحابی کا قول بھی قبول نہ کرے تو ان کی بیہ بات اس وقت

٠ سنن ترمذي، رقم: 1617 .

مقبول ہے جبکہ صحابی کا قول کتاب وسنت کے خلاف ہو۔ اگر ابن حزم کا مقصدیہ ہے کہ کتاب وسنت کے نص کے نہ ہونے کی صورت میں بھی صحابی کا قول نہ لے تو اس معنی میں ان کی میر رائے قابل قبول نہیں۔ کیونکہ آپ نے پہلے دیکھ لیا کہ تمام انکہ اس بات پر متفق ہیں کہ الیک صالت میں اگر صحابی کے قول کو لے لیا جائے گا۔ اگر مالت میں اگر صحابی کے قول کو ایس میں صحابہ کرام مختلف ہیں تو مفتی کو چاہئے کہ کوئی بھی قول اختیار کرکے فتوئی دے۔ صحابہ کے اقوال سے نہ نکلے۔ ابوالولید الباجی رائے کہ کوئی بھی قول اختیار کرکے فتوئی دے۔ صحابہ کے اقوال سے نہ نکلے۔ ابوالولید الباجی رائے کہتے ہیں:

''عامی کے اوپر واجب ہے کہ جس سے فتو کی پوچھنا چاہتا ہے پہلے لوگوں سے خود مفتی کے بارے میں پوچھ لے، اگر لوگ بتائیں کہ ہاں وہ عالم ہے ، ورع و تقویٰ والا ہے تو اس سے فتو کی لے۔ جس کے علم و ورع کے بارے میں علم نہ ہو اس سے فتو کی ہے۔ جس کے علم و ورع کے بارے میں علم نہ ہو اس سے فتو کی یوچھنا جائز نہیں۔'' <sup>(1)</sup>

امام نووی ہڑائے آ داب ہمستفتی نے نصل میں کہتے ہیں ''کہ مستفتی کے اوپر واجب ہے کہ جس سے فتو کی پوچھنا چاہتا ہے اس کی اہلیت کے بارے میں لوگوں سے معلومات کرلے۔ اگر کسی عالم کے بارے میں فتو کی کا اہل ہونے کے بیدے میں اسے علم نہیں ہے تو صرف علم کی طرف انتساب یا تدریس وغیرہ کی بنا پر اس سے مسئلہ پوچھنا جائز نہیں صرف اس سے استفسار جائز ہے جس کی اہلیت فتو کی لوگوں میں مشہور ہو۔'' (3)

لیکن ان دونوں علماء کے یبال اہلیت کے اوصاف کاذکرنہیں ہے۔ جیسا کہ ابن حزم اور ابن تیمیہ بنائن کے یبال اہلیت کے اوصاف کاذکر نہیں ہے۔ جیسا کہ ابن حزم اور جہال تقلید وتعصب کا رواج ہو اگر وہال کوئی کسی درجے کا بھی عالم بالکتاب والسنہ ہوتو اسی سے فتویٰ لیناضیح ہے جیسا کہ امام احمد بنائنے نے اس کی تصریح فر مائی ہے۔ (3)

المجموع: 14/1.
 المجموع: 54/1.

هسائل عبد الله بن الامام، ص ص 838.

شاطبی برشین کا کہنا ہے: ''کی محض عامی تو اس کے سامنے جب شرعی علماء کے مختلف اقوال کسی مسئلہ میں آئیں گے تو اسے یقینا کسی نہ کسی ایک کی تقلید کرنی ہوگ ۔ کیونکہ ایک ہی مسئلہ میں مختلف اقوال پر بیک وقت عمل ممکن نہیں اور یہ اجماع کے بھی خلاف ہے۔ تو اب دو ہی صور تیں رہ جاتی ہیں: اول یہ کہ دواقوال میں جمع کرناممکن ہے۔

دوسری صورت یہ ہے کہ دونوں میں جمع ممکن نہیں۔

اگر جمع ممکن نہ ہوتو دونوں پر بیک وقت عمل کرنا محال ہے۔ اور اگر جمع ممکن ہے تو اس صورت میں کسی ایک قول پرعمل نہ ہوگا، بلکہ یہ تیسرا قول ہوگا اور اس جمع اور اس عمل کو کوئی جائز نہیں کہتا۔ نیز اس قتم کے عمل کی کوئی مثال سلف صالحین کے اعمال میں نہیں ملتی اس لیے اجماع کے خلاف بھی ہوگا۔

جب سے بات متعین ہوگئ کہ عامی کسی ایک ہی کی تقلید کرلے تو اس صورت میں سے بات سامنے آئے گی کہ دونوں علاء سے دعویٰ کرتے ہیں کہ وہ دوسرے سے زیادہ حق کے قریب ہیں، اگراپیا نہ ہوتا تو ایک دوسرے کی مخالفت نہ کرتا۔

عام آدمی تو اجتہاد کرنے سے رہاس لیے ضروری ہوا کہ کوئی شخص اسے بتائے کہ فلال حق سے زیادہ قریب ہے ، کیونکہ عامی آدمی اجمالی طور پر اتنا جان سکتا ہے کہ ایک مفتی دوسر سے اعلم وافقہ ہے۔ یہ چیز وہ عام علماء وطلبہ جن سے اعلم سے افقہ یت مخفی نہ رہے گی ان سے معلوم کرسکتا ہے۔ اس طریقے سے اسے اعلم کو اُقرب اِلی الصواب ہونے کا ظن غالب ماصل ہوسکتا ہے۔ اس طریقے سے اسے اُعلم کو اُقرب اِلی الصواب ہونے کا ظن غالب ماصل ہوسکتا ہے۔ اس لیے اگر تقلید کرنی ہے تو اس شخص کی کرے جو فیصلہ دینے والے علم مام کی تقلید کرے۔ '' آ

اس بات کواس سے واضح طور پر شاطبی ؒ نے دوسری جگہ بیان کیا ہے: ''کہ جب عالم کے علم کے اس بات کواس سے واضح طور پر شاطبی ؒ نے دوسری جگہ بیان کیا ہے: ''کہ جب عالم کے علم کی لوگ گواہی نہ دیں تو وہ عدم علم پر یقین رکھے یا کم از کم شک میں رہے۔ اس حالت میں

٠ الاعتصام: 345/1 .

#### 

فتویٰ کا اقد ام نفس پری ہی ہے ہوگا۔ اے یہ جاہئے کہ اپنے بارے میں دوسروں سے پوچھنے اور جب تک اے آگے نہ بڑھا کیں وہ فتویٰ کے لیے آگے نہ بڑھے۔''

البانی برات نے اس کو ذکر کر کے میے کہا ہے: ''کہ میدامام شاطبی کی نفیحت اس عالم کے لیے ہے جواپی علم ہے کیے اس وقت تک ہے جواپی علم ہے کہا ہے اس وقت تک آگے نہ بڑھے جب تک علم اس کے علم کی گواہی نہ دیں ، کیونکہ خطرہ ہے کہ وہ بدعتی ہو ،اگر وہ اس زمانے کے بعض لوگوں کو جواپنے کوعلم ہے متعلق سمجھتے ہیں دیکھتے تو بے شک کہہ دیتے کہ میتمہار اگھونسلہ نہیں ہے اپنا راستہ لو۔'' آ

شوکانی برالت کہتے ہیں: ''لوگوں کا یہ کہنا کہ کم پڑھے لکھے لوگوں کے لیے نصوص شریعت کا سمجھنا ممکن نہیں اور اس کی بنا پر تقلید کو جائز کہا جاتا ہے۔ تو حقیقت اس کے خلاف ہے کیونکہ اجتہاد اور تقلید کے درمیان ایک تیسری چیز ہے۔ وہ یہ کہ نہ جانے والاعالم سے مسئلہ شریعت کی روشنی میں پوچھے۔ عالم کے اجتہاد اور رائے کو نہ پوچھے۔ یہی طریقہ صحابہ 'تابعین اور تبع تابعین کے کم علم لوگوں کا تھا۔' 'گ

ابن دقیق العید کے قول کا خلاصہ یہ ہے '' کہ جن علاء نے عامی کو اجتہاد کرنے کو کہا ہے تو اس کا اجتہادیہ ہے کہ جب کہ اس زمانے میں فتو کی کا بڑا اعتماد غیر معصوم بشر کے اختیارات پر ہو چکا ہے تو عامی مفتی سے رہے ، کہ کیا اللہ ورسول کا یہی تھم ہے جس کا آپ نے فتو کی دیا

<sup>@</sup>سلسلة الاحاديث الصحيحة: 713/2. 

(ارشاد الفحول، ص: 268.

ہے؟ اگر مفتی کے " اس کو لے لے اس سے زیادہ بحث و تفتیش کا وہ مکلف نہیں ہے۔ ای طرح مفتی کے اوپر بھی اس آیت یا حدیث او راصول کا ذکر واجب نہیں جس سے اس نے استدلال کیا ہے۔ اور اگر مفتی یہ کہے کہ یہ میرا قول اور میری رائے ہے یا فلال فقیہ کی رائے یا ندہب ہے یا اسے جھڑکے یا چپ رہے تو عامی کو دوسرا عالم ڈھونڈ نا ہے۔ جو کتاب وسنت سے فتو کی دے۔ جو بھی سلف اور ائمہ اُربعہ کے اقوال میں تا مل کرے گا تو ہماری اس بات کی تصدیق پائے گا کہ وہ لوگوں کو تاکید کرتے تھے کہ عالم بالکتاب والسند ہی سے مسللہ بوجھا جائے۔ " آ

عبد الله بن الامام احمد برات نے کہا کہ میں نے اپنے والد برات سے پوچھا: ''کہ آدی طلاق کے قیم وغیرہ جیسے مسئلے میں مبتلا ہو گیاہو، اس کے شہر میں اصحاب قیاس اور اہل حدیث دونوں ہیں لیکن اہل الحدیث حدیث کو حفظ نہیں کرتے اور نہ ہی صحیح وضعیف حدیث کی پہچان رکھتے ہیں تو مسئلہ اہل راک و قیاس سے پوچھے یا کم جانے والے اہل حدیث سے پوچھے؟ آپ نے جواب دیا کہ اصحاب الراک سے نہ پوچھے۔ اہل الحدیث ہی سے پوچھے۔ ضعیف حدیث ابو حنیف کی رائے سے بہتر ہے۔'' ©

ای طرح امام احمد برالف فقہاء اہل حدیث واصحاب مالک سے فتوی پوچھنے کو جائز کہتے ہے۔ اور ان کا پیتہ بھی بتاتے تھے اور جو حدیث سے مند موڑتا اور حدیث پر اپنے ندہب کی بنیاد نہیں رکھتا اس سے استفتاء سے منع فرماتے۔ (3

نقلا عن ايقاظ همم أولى الإبصار، ص: 39. ② مسائل عبدا لله ص: 438.
 ﴿ فَهِلام الموقعين: 60/2 ـ ايقاظ همم أولى الأبصار، ص: 39.

### اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 📗 163 📗 😅

﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾

''جولوگ بات کو سنتے اور اچھی ہے اچھی بات کی اتباع کرتے ہیں۔''

امام شاطبی بران کہتے ہیں ''بہر حال اگر امام کے کسی مسئلے میں غلطی واضح ہوجائے تو اپنے امام کی اتباع میں تعصب نہ برتے کیونکہ تعصب کا نتیجہ شریعت کی مخالفت اور پھر خود امام کی مخالفت ہوگی۔''<sup>(1)</sup>

اس فصل کا خلاصہ یہ ہے کہ فتوی طلب کرنے والے پر واجب ہے کہ عالم بالکتاب والسنہ کو تلاش کر کے ای سے فتوی لے جس طرح کوئی مریض مخصص طبیب کو ڈھونڈ ھے کہ علاج لیتا ہے۔ گر یہ انسان دنیاوی معاملات میں بڑا جات و چوبند ہوتا ہے اس حالت میں افضل سے افضل طبیب کو ڈھونڈ ھے کہ وینی مسائل افضل طبیب کو ڈھونڈ ھے کہ وینی مسائل میں بھی اہل الذکر واقعلم میں سے افضل کوڈھونڈ ھے کہ فتوی لے۔ اور جس طرح دنیاوی معاملات میں بھی اہل الذکر واقعلم میں سے افضل کوڈھونڈ ھے کرفتوی لے۔ اور جس طرح دنیاوی معاملات میں لوگوں سے مثورے لے کرکام کرتا ہے۔ اس طرح لوگوں سے بوچھ کرکہ کون عالم بالکتاب والسنہ ہے اس سے مسئلہ یو چھے۔

علاءاورطلبة العلم سے بیہ چیز ظاہر ہوسکتی ہے کہ فلال کتاب وسنت کا عالم ہے اور فلال کس فد مب کا پابند ہے۔ بیہ چیز چھپی نہیں رہ علتی لیکن ان طلبہ اور علاء کو بھی جاننا ضروری ہے کہ بیہ لوگ نس مکتب فکر سے تعلق رکھتے ہیں کیونکہ کسی ند مب کا مقلد عالم اپنے ند مب کے خلاف کو غلط ہی کہے گا۔



| <br>HD0           |
|-------------------|
| © الاعتصام: 345/2 |



# مفتی پر دلیل راجح ہے فتویٰ دینا واجب ہے

مفتی کے اوپر واجب ہے کہ کتاب وسنت اور آثار صحابہ سے پھر ائمہ کے اقوال کی روشنی میں فتو کی دیسے میں فتو کی دے۔ (ان دلیلوں کی ترتیب کا ذکر گزر چکا ہے) صحابہ، تابعین اور خیر القرون کے علاء کا بیا جماع ہے کہ کسی پر کسی خاص امام کی تقلید واجب نہیں کیونکہ کسی خاص شخص کی رائے ہی میں حق محصور نہیں رہ سکتا۔

اور یہ بات واضح ہے کہ کتاب وسنت، آ ثار صحابہ اور اجماع کی واضح دلیلوں میں حق کی صفانت ہے، قیاس اور اجتہاد ائمہ میں غلطی کا امکان ہے۔ جب عدم وجوب تقلید پر اجماع ہو گیا تھا تو اصولی طور پر ان لوگوں کے لیے کوئی عذر نہ رہا جو صحابہ و تابعین وائمہ کے بعد خاص فرد کی تقلید کو واجب کہتے ہیں، کیا اس حالت میں اجماع کی مخالفت نہیں ہوئی ؟ یقینا ہوئی اور حقیقی اجماع کی مخالفت نہیں ہوئی ؟ یقینا ہوئی اور حقیقی اجماع کی مخالفت جس سے قوی کوئی اجماع نہیں ہوسکتا اگر دنیا میں اجماع کا وجود ہے۔ جس کے شک اللہ تعالیٰ پھر رسول مخالی ہے جس کے باتھوں میں امت کی خاص شخص کی تقلید کو واجب کرنے کی ذمہ داری انہی علماء پر ہے جن کے ہاتھوں میں امت کی قیادت ہو ابنی علماء نے تھلید نداہب کو واجب کررکھا ہے۔ کیونکہ لوگ انہیں نائب رسول جانتے ہیں ان کی خالفت کر کے وہ کہاں جا کیں گیے۔

شاطبی الله کا کہنا ہے کہ مفتی مقام رسول مُنَاشِّظِ پر کھر اہوکر آپ مُنَاشِظِ کا خلیف اور وارث ہے، اور حدیث میں ہے: «اَلْعُلَمَاءُ وَرَثَهُ الْأَنْبِيَاءِ.»

''علماء انبیاء کے وارث ہیں۔''

اس لیے وہ شریعت کو پہنچانے اور لوگوں کی تعلیم و تربیت میں اور نظر و استدلال اور اجتماد

کرے احکام کے بیان کرنے میں جب نبی کریم ٹائٹیٹم کا وارث ہوا تو ان کی اتباع بھی لازم ہوئی۔ درحقیقت اصل خلافت یہی ہے۔ <sup>(1)</sup>

اس لیے عالم کو اپنے منصب کی اوائیگی میں بہت کچھ غور وفکر کرنا چاہئے کہ کیا وراثت رسول مُؤٹی کے حق کی اوائیگی قول رسول مُؤٹی کی خالفت کر کے امتی کے اقوال کو لینے میں ہوگی؟ کیا اس کا حق یہی ہے کہ دین کے مسائل میں اپنی یا کسی اور کی رائے ہے کوئی بات کے جس کی سند کتاب وسنت سے نہ ہو؟ جبکہ خود اس کے مورث مُؤٹی اپنی رائے سے دین کی کوئی بات نہ کہتے وہی کا انتظار فر ماتے ۔ تو جس طرح نبی کریم مُؤٹی اللہ کے حکم کو اللہ کی طرف سے پہنچاتے تھے یہی منصب عالم کا بھی ہے۔

ابن القيم نے برى قيمتى بات كھى ہے:

"الله كى طرف سے كى چيز كے پہنچانے كا دارو مدارعلم اور صدق وسچائى پر ہے۔اس ليے مرتبہ بليغ و روايت وفتوى كا حقدار وہى ہوگا جوعلم اور صدق سے متصف ہو۔ جس چيز كى تبليغ كرتا ہے اس كاحقيقى علم ركھتا ہوسچائى ہے اسے لوگوں تك پہنچائے اس كے ساتھ ساتھ عام سيرت واخلاق اور تمام احوال ميں بھى قابل اطمينان ہو۔

اور جب بادشاہوں کی طرف سے دستخط کرنے کی اہمیت اور فضیلت کا انکار نہیں کیا جاسکتا
تو زمین و آسان کے مالک اور رب کی طرف سے دستخط کی اہمیت کا کیا حال ہوگا؟ اس لیے جو
مخص اس منصب کے لیے اپنے کو پیش کرتا ہے تو اس کے لیے مکمل تیاری کرلے۔ اور جس
مقام پر ہے اس کی اہمیت کو جان لے اور حق کے کہنے اور اس کے اعلان کرنے میں اس کے
دل میں کوئی تنگی نہ ہو۔ کیونکہ اللہ اس کا مددگار اور حادی ہے۔ ایسا کیوں نہ ہو؟ جبکہ اللہ رب
العالمین نے اس منصب کو این طرف منسوب فرمایا ہے

﴿ يَسْتَفْتُونَكَ فِي النِّسَآءِ ۚ قُلِ اللَّهُ يُفْتِينُكُمْ فِيُهِنَّ ۗ وَمَا يُتَلَّى

نقلاً عن الفتوى مكانتها: 2/1.

عَلَيْكُمْ فِي الْكِتْبِ ﴾ (\*)

''آپ سے عورتوں کے بارے میں تھم دریافت کرتے ہیں آپ کہہ دیجئے خود اللہ ان کے بارے میں نوگ دریافت کرتے ہیں آپ کہہ دیجئے خود اللہ ان کے بارے میں فتو کی دے رہا ہے اور قرآن کی وہ آیتیں جوتم پر پڑھی جاتی ہیں۔''

جس کام کواللہ رب العزت کررہا ہوتو یہ چیز اس کام کی جلالت قدر اور شرافت کے لیے کافی ہے۔مفتی یہ بات ہمیشہ حاضر ذہن رکھے کہ وہ کس ذات کی نیابت کر رہا ہے۔ اور یقین رکھے کہ کہ کہ گا ،اور اس سے پوچھا جائے گا۔' (3)

یقیناً فتویٰ کی ذمہ داری بہت بڑی ہے۔ ابن وہب بڑھنے، کہتے ہیں: ''کہ میں نے امام مالک بن انس بڑھنے کو کہتے ساہے کہ رسول اللہ مؤائیا مام المسلمین اور سید العالمین ہوتے ہوئے کسی مسئلے کے بارے میں جب آپ سے سوال کیا جاتا تو جب تک اس بارے میں وحی نہ آ جائے آپ مالی اللہ جواب نہ دیتے۔'' ﴿

ابن قیم برات نے اعلام الموقعین میں اس بات کا ذکر کر کے کہا ہے کہ جب رب العالمین کے رسول س الحقیق وی کے بغیر جواب نہ دیتے بلکہ سکوت اختیار فرماتے تو بڑی جرائت کی بات ہے کہ کوئی اپنی رائے ، قیاس یا حسن طن کی بنا پر کسی کی تقلید یا عرف عام یا عادت ، سیاست ، ذوق ، کشف ، خواب ، استحسان یا تخمینہ سے فتو کی دے ' ۔ واللہ المستعان وعلیه التکلان ' پھر وہ علاء کرام جوعوام کو کسی ایک امام کے پابند ہوکر رہنے کی تاکید کرتے ہیں انہیں ائمہ کی نصیحتوں کو ذہن میں رکھنا چاہئے جن میں ائمہ نے اپنی اور دوسرے کی تقلید سے منع کیا ہے۔ ائمہ کے اوپر جو واجب تھا وہ کہہ گئے کیونکہ وہ تقو کی اور ورع کی چوٹی پر تھے۔ کتاب و سنت ان کے دلوں میں ہر چیز سے باعظمت اور اہم تھے۔ کیا خود علاء کرام اس مسئے میں ائمہ سنت ان کے دلوں میں ہر چیز سے باعظمت اور اہم تھے۔ کیا خود علاء کرام اس مسئے میں ائمہ سنت ان کے دلوں میں ہر چیز سے باعظمت اور اہم تھے۔ کیا خود علاء کرام اس مسئے میں ائمہ

النساء: 127 . ② اعلام المواعين، 1:11 .

ف احكام الأحكام لابن حزم: 35/8 . ﴿ اعلام الموقعين: 47/2 .

کی نصیحتوں کو قبول کریں گے؟ امیر نہیں کیونکہ جب ائمہ عظام کا عقیدہ چھوڑ دیا تو اس کے بعد ا مام کی ہرمخالفت وہ کر کتے ہیں۔ متأخرین علاء میں شاید ہی کوئی ہو جواشعری، ماتریدی عقیدہ نه رکھتا ہو یا ایجاد بندہ طرق صوفیہ ہے بیعت نہ ہو۔ اور یہ چیز واضح ہے کہ خاتم النبیین مَالیّنِا کے دین میں ان عقائد اور طرق کی کوئی دلیل نہیں۔

ہمارے ان علماء کرام کوسوچنا جاہئے کہ وہ کس عقل و دین سے عاملین بالسنہ اور اس کے احیاء کی کوشش کرنے والوں کو گمراہ اور مبتدع کہتے ہیں۔ سم عقل اور دین سے اتباع سنت کے ان داعیان سے پشنی رکھتے اور ان کی ایذاء کو حلال سمجھتے ہیں کیوں ان کی مسجدوں اور مدرسوں کو گراتے اور انہیں ویران کرنے یا ان پر قبضہ کرنے کی کوششیں کرتے کراتے ہیں؟ قرآن وسنت کی کس دلیل سے لوگوں پروہ چیز واجب کرتے میں جس کواللداوراس کے رسول مُلَّيْظُم نے واجب نہیں کیا کیوں اللہ کے بندوں کومختلف ٹولیوں اور فرقوں میں تقسیم کرتے ہیں کہ ایک دوسرے ہے دشمنی کرتے کراتے اور مخالف کو زیر کرنے کی کوششیں کرتے ہیں؟ کہا یمی وہ اعتصام ہے جسے اللہ نے بندوں سے طلب کیا ہے؟

> ﴿ وَ اعْتَصِمُوا بِحَبُلِ اللهِ جَمِيْعًا وَّ لَا تَفَرَّقُوا ﴾ الله جَمِيْعًا وَّ لَا تَفَرَّقُوا ﴾ ''الله کی رسی کومضبوطی ہے مل کر پکڑلوفر قبہ بندی نہ کرو۔'' قیامت میں الله کوکیا جواب دیں گے جب الله تعالیٰ کیے گا: ﴿ وَقِفُوهُمُ إِنَّهُمُ مِّسُؤُلُونَ ۞ \* ( ) ''انہیں لاؤ کھڑا کروان سے یو چھا جائے گا۔''



① آل عمران: 103. ② الصافات :24.



# مفتی کے لیے اختلاف العلماء کا جاننا

واضح دلیلوں کی بنا پر بیہ بات ثابت شدہ ہے کہ مفتی کے اوپر ہرزمانے میں خصوصاً اس زمانے میں خصوصاً اس زمانے میں ضوصاً اس زمانے میں ضروی ہے کہ کسی بھی مسئلے میں کتاب دسنت ،اجماع امت، آثار صحابہ، اُتوال ائمہ اور ان کے اختلافات کو معلوم کر کے پھر راج بالدلیل کا فتویٰ دے۔ ان اصول کا ذکر پہلے گزر چکا ہے۔

قاده بن وعامد كت مين: "مَنْ لَمْ يَعْرِفِ الإخْتِلَافَ لَمْ يَشُمَّ الْفَقْمَ" 'جس نے اختلاف كونہ جانا تواس نے فقد كوسونكھا تكنبيس\_"

سعید بن اُبی عروبہ کہتے ہیں:''جس نے اختلاف علماء کو نہ سنا اسے عالم نہ شار کرو۔'' ہشام بن عبید اللہ الرازی کہتے ہیں:''کہ جس نے قراء کے اختلاف کو نہ حانا تو وہ قاری نہیں ہے؛ اور جوفقہاء کے اختلاف کونہیں جانتا وہ فقیہ نہیں۔''

عطاء بن أبی رباح کہتے ہیں: ''کسی کے لیے فتویٰ دینا مناسب نہیں جب تک علاء کے اختلاف کو نہ جانے۔ اگر ایسا نہ کر بے توضیح علم کو چھوڑ کر بعد کے علم سے فتویٰ دے گا۔''
ایوب سختیانی اور ابن عیبنہ نے کہا ہے: ''کہ وہی شخص فتویٰ کی جسارت کرے گاجو علاء کے اختلاف کو کم جانتا ہوگا، اور جو اختلاف کو زیادہ جانے گا وہ فتویٰ سے زیادہ دور رہنے کی کوشش کر ہےگا۔''

امام مالک رائے سے بوچھا گیا کہ کس مخص کے لیے فتویٰ دینا جائز ہے؟ فرمایا: ''ای مخص کے لیے فتویٰ دینا جائز ہے؟ فرمایا: ''ای مخص کے لیے فتویٰ دینا جائز ہے جوعلاء کے اختلاف سے مرادابل رای کا اختلاف ہے؟ کہا ''نہیں'' صحابہ رسول کا اختلاف ہے۔مفتی قرآن وحدیث

### 169

#### اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه

کے ناسخ ومنسوخ کو جان کرفتویٰ دے۔''

عبد الله بن مبارك الله سع يوجها كياكة وى كوكب فتوى دينا جائز بوكا؟ كما: "جب

یجیٰ بن سلام نے کہا:'' کہ جواختلاف علماء کاعلم نہیں رکھتا اسے فتو کی نہیں دینا جا ہے۔ جو لوگوں کے اقوال ہے آگاہ نہیں اسے یہ کہنا جائز نہیں کہ یہ قول مجھے زیادہ پسند ہے۔''<sup>®</sup>



| <br><del>60</del> + | <b>+@</b>    |        |
|---------------------|--------------|--------|
| فضله: 814/2،        | بيان العلم و | ٠ حامع |



# اختلاف علماء ميںمفتی كا موقف

حافظ ابن عبد البررط الله كہتے ہيں: "ائمہ مالك اور شافعی ان كے اصحاب میں سے جو ان كے منج پر تھے ليك بن سعد ، اوزاع ،ابو قور اور دوسرى برى جماعت كا كہنا ہے كہ اختلافی مسائل میں سے بچھ درست ہوں گے اور بچھ غلط ہوں گے۔ بنا بریں علماء كے اختلاف كے وقت كتاب وسنت اجماع اور قياس سے دليل كا تلاش كرنا اور اس كى روشى ميں صحيح حكم كا نكالنا واجب ہے۔

اگر دلیلیں ایک ہی درجے کی ہوں تو جو دلیل کتاب وسنت سے زیادہ قریب ہوائی کی طرف مائل ہونا واجب ہے۔ اگر ترجیح کا راستہ واضح نہ ہوتو تھم سے تو قف اختیار کرنا واجب ہوگا۔ اگر کوئی ان اختلافی مسائل میں اپنی خاطر کسی مسئلہ کے استعال کے لیے مجبور ہوجائے تو عامی کی طرح اس کے لیے تعلید جائز ہوگا۔

اگرسب دلیلیں ایک ہی جیسی ہوں ترجیج نہ دے سکتا ہوتو دل جس پرمطمئن ہوائی کو اختیار کرے۔ کیونکہ نبی کریم مُنافِیظ کا فرمان ہے:

«ٱلْبِرُّ مَا أَطْمَئنتْ اِلَيْهِ النَّفْسُ وَالْإِثْمُ مَا حَاكَ فِى الصَّدْرِ فَدَعْ مَايُرِيْبُكَ اِلَى مَا لَا يُرِيْبَكَ.»

'' کہ نیکی وہ ہے جس پرنفس مطمئن ہو اور گناہ وہ ہے جو دل میں کھئے۔ تو شبہ کوچھوڑ کر غیر مشتبہ کو لے لو۔''

یبی حال ان لوگوں کا ہے جونظر واستدلال کے اہل نہیں ہیں اور یہی حال ان لوگوں کا ہے جن کے لیے علماء کے قاوی کی گئ

نزدیک کسی حال میں جائز نہیں کہ جب تک کتاب وسنت اجماع اور جواس کے معنی میں ہے ان کے ذریعہ فتوی یا قضاء کی دلیل واضح نہ ہوجائے فتوی دے یا فیصلہ کرے۔''<sup>®</sup>

امام شافعی نے اپنی کتاب ''ادب القصناۃ'' میں کہا ہے: ''کہ قاضی اور مفتی کے لیے قضاء اور فتی کے اپنے قضاء اور فتو کی اس وقت تک جائز نہیں کہ جب تک وہ کتاب اللہ اور اس کی تفییر سنت رسول مُلَّالیَّمِ '' اللہ اور اس کی تفییر سنت متورع نہ ہو، غیر آئے ارصحابہ اور علماء کے اختلافات کا عالم ، اجھا درک رکھنے والا ،نیت کا درست متورع نہ ہو، غیر واضح مسائل میں لوگوں سے مشورہ لے۔ یہی رائے امام مالک اور ہر شہر کے تمام فقہاء مسلمین کی ہے کہ قاضی اور مفتی کو انہی صفات سے متصف ہونا ضروری ہے۔'' (3)

امام ابن عبدالبر برائن نے علاء وطلبہ کوایک نفیس نفیحت کی ہے، کہتے ہیں ''میرے بھائی! اصول کو حفظ کرو اور اس پر خاص توجہ دو، جان لو۔ جس نے قرآن میں منصوص احکام اور سنن کے یاد کرنے میں توجہ دی، نقباء کے اقوال کو دکھے کر اپنے اجتہادات میں مدد لے کو نظرو استعال کیا۔ گرجس استدلال ،اور کئی معانی کے متحمل جملوں کی تغییر کے لیے انہیں بطور مقاح استعال کیا۔ گرجس طرح سنن کی ہر حالت میں تقلید واجب ہے ای طرح کسی کی تقلید نہ کی، علاء سلف کی طرح اپنے کو آرام سے دور رکھ کرسنن کے حفظ اور تد ہر میں جدوجہد کیا ان کے طریقہ فہم و بحث و نظر کی اقتداء کرتے ہوئے ان کا شکر بیادا کیاان کے صائب مسائل میں ان کی تعریف کی اور جیسا کہ خود انہوں نے غلطیوں سے اپنے آپ کو مبر انہیں سمجھا اسی طرح انہیں غلطیوں سے مبرا بنی سمجھا تو یہی حقیق طالب علم ہے جوسلف صالحین کے طریقے پر تمسک کرنے والا مہدایت یاب نہیں رسول وصحابہ ہے۔ اور جس نے نظر واستدلال سے اپنے کو دور رکھا ان نہ کورہ امور سے سر بھیرا ، اپنی رائے سے سنن کا معارضہ کیا اور اسے بحث ومباحثہ کے ذریعہ رد کرنے کا ارادہ کیا تو وہ سب بھیرا ، اپنی رائے سے سنن کا معارضہ کیا اور اسے بحث ومباحثہ کے ذریعہ رد کرنے کا ارادہ کیا تو وہ سب بھیرا ، اپنی رائے سے اور جو ان سب امور سے جائل رہا اور فتو کی دینے لگا تو وہ سب بھیرا ، اپنی رائے سے اور جو ان سب امور سے جائل رہا اور فتو کی دینے لگا تو وہ سب سے بڑھ کر اندھا اور گراہ کی

 <sup>﴿</sup> جامع بيان العلم وفضله، 2:808، 904.
 ﴿ جامع بيان العلم وفضله، 2:808، 904.

لقد اسمعت لو نادیت حیا ولکن لا حیاة لمن تبادی در الله الله ولکن لا حیاة لمن تبادی در الله و و و الله و و و و و الله و و و الله و و و الله و و الله و و و الله

مجھ معلوم ہے کہ میں جاہل ، نادان اور معاند کے ایذاء سے محفوظ نہیں رہ سکتا۔

ولست بناج من مقاله طاعن

ولو کنت فی غار علی جبل وغر "طعن وتشنع کرنے والے کے طعن وتشنع سے میں نجات نہیں پاسکتا خواہ کی اونے پہاڑ کے کھوہ ہی میں جھپ جاول۔''

من ذا الذى ينجومن الناس سالما ولوغاب عنهم بين خافتى نسر "كون محض لوگول سے تجات پاسكتا ہے؟ كوئى نہيں چاہے وہ گدھ كے دونوں يروں ميں چھيا ہو۔" (اُن

میں کہتا ہوں کہ آ دمی حق کا وامن نہ چھوڑے۔ دوہی چیزیں ہیں یا تو کچھ لوگوں کی ده یں اسے ملیں گی، یا کچھ لوگ اسے گائی بددعادیں کے بعن طعن کریں گے۔ دعا دینے والوں کی دعا تو اسے بہرحال انشاء اللہ پنچے گا۔ اور ناحق لعن وطعن کرنے والوں کی ہرزہ سرائی بھی اس کے لیے دعا بن کر رفع درجات کا سبب بنے گی ان شاء اللہ، فرمان نبوی ہے:

المَّنْ أَرْضَى النَّاسَ بِسَخَطِ اللَّهِ وَكَلهُ اللَّهُ النَّاسِ وَمِنْ أَسْخَطِ اللَّهِ وَكَلهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ النَّاسِ وَمِنْ أَسْخَطِ النَّاسِ بِرَضَى اللَّهِ كَفَاهُ اللَّهُ مَوْنَةَ النَّاسِ.

① جامع بيان العلم وفضله: 1139/2 ، 1140 · ﴿ ضحيح الجامع الصغير ، رقم : 6010 ·

''الله كو ناراض كركے جو لوگوں كو خوش كرے گا، الله تعالى اس سے اپنى مدد اشالے گا اور اسے لوگوں كے حوالے كرد ہے گا، اور جولوگوں كو ناراض كركے الله كوخوش كرے گا الله تعالى اس كولوگوں كے شرمے محفوظ ركھے گا۔''

اس لیے ہر جگداور ہر زمانے میں مفتی پر یہی لازم ہے کہ کتاب وسنت کے ساتھ علماء امت کے اجتہادات کونظر میں رکھ کر دلیلوں کو شبچھنے کی کوشش کرے اور راجح قول پر فتو کی دے۔

ابن قیم نطت نے کہا ہے:''جس شخص نے علماء کے اقوال کونصوص پر پیش کر کے وزن کیا جو مخالف نص ہوا سے چھوڑ دیا تو اس نے ائمہ ہی کے اقوال اور ان کے حکم ہی کی اتباع کی، کہ ان سب نے نص کی مخالفت کی صورت میں اینے اقوال کو چھوڑ دینے کی تاکید کی ہے۔

عب سے من فاصف ف ورت یں اپنے اوال و پورو سے ن ما میدی ہے۔ در حقیقت ان کا متبع وہی ہوا جو ان کی تا کید پر عمل کرے۔ ان کا متبع وہ نہیں جس نے ان

کی اس تاکید برعمل نہیں کیا۔نص کے خلاف ان کے اقوال برعمل کرنا ائمہ کی مخالفت ہے اور نبیٹنا یہ مخالفت ان کے قاعدہ کلیہ کی مخالفت سے آسان ہے۔ان کا قاعدہ کلیہ یہی رہا ہے کہ

نص کوان کے اقوال پر مقدم کیا جائے۔ یہیں سے عالم کی ہر بات میں تقلید کرنے اور ان کے

فہم سے مدد لینے ان کے علم سے روشی لینے میں فرق واضح ہوجا تاہے۔

پہلی صورت میں عالم کے قول کو بغیر دیکھے اور کتاب وسنت سے اس کی دلیل ڈھونڈ ہے بغیر لے لیا جاتا ہے بلکہ اس کے قول کو گردن میں ری کی طرح ڈال دیا جاتا ہے۔ اسی وجہ سے تو اس کا نام تقلید رکھا گیا ہے۔

دوسری صورت میں انسان عالم کے فہم اور علم سے استفادہ کے خدید ہیہ کریم مُنَافِیْم کک پنچتا ہے۔علاء کو راستہ دکھانے والے کی طرح سمجھ کر جب رسول مُنَافِیْم کک پہنچ گیاتو پھر کسی اور سے استدلال کی ضرورت نہ رہی۔''<sup>©</sup>

Ф كتاب الروح لابن القيم ، ص :422 ، 423 .

### اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه 📗 17.4 🎾

اسے یہ جانتے ہوئے کہ دومرے مذہب کی دلیل اُصح اور زیادہ رائے ہے اپنے تقلیدی مذہب سے فتویٰ دینے سے بچنا چاہئے۔ اگر حُبّ ریاست میں اس ظن کے باوجود کہ جس چیز کا فتویٰ دے رہا ہے درست مسئلہ دومرے مذہب کا ہے تو وہ اللہ ورسول اور سائل کے ساتھ خیانت اور دھوکہ کر رہا ہے اور اللہ تعالیٰ خیانت کرنے والوں کو ہدایت نہیں دیتا اور جس نے اسلام اور مسلمانوں کے ساتھ دھوکہ کیا اللہ نے اس پر جنت کوحرام کردیا ہے۔ دین طبی اور خیرخواہی کا نام مسلمانوں کے ساتھ دھوکہ کیا اللہ نے اس پر جنت کوحرام کردیا ہے۔ دین طبی اور خیرخواہی کا نام ہے۔ دھوکہ دینادین کے مخالف ہے۔

خود ہمارے سامنے ایسے بہت سے مسائل آتے ہیں جن میں ہم یقین واعتقاد رکھتے ہیں کہ ہمارے مذہب کے خلاف دوسرے مذہب کا مسئلہ زیادہ صحیح ہے' ایسے موقع پر ہم یقین و اعتقاد کے خلاف فتو کی ویتا جا تزنہیں سمجھتے ، راج مذہب کو ترجیح دے کرفتو کی ویتے ہیں اور کہہ دیتے ہیں کہ یہی درست ہے اور ای کولینا افضل ہے۔ تو فیق اللہ سے ملتی ہے۔ آ

مزید لکھا ہے کہ مفتی کے لیے جائز نہیں کہ اللہ کو گواہ کر کے کسی چیز کو حلال وحرام اور واجب یا مکروہ کیے۔ جب تک جان نہ لے کہ اللہ اور زسول مَلَّاثِیْمُ نے اس کے مباح اور حرام یا مکروہ اور واجب ہونے کی صراحت فرمائی ہے۔ اس لیے مفتی جو مسئلہ اپنے امام کے ند ہب کی کتاب میں یا تا ہے لیکن اے اللہ اور رسول مُلَّاثِیُمُ کے فیصلے کا علم نہیں تو اس کا اللہ ورسول کی کتاب میں یا تا ہے لیکن اے اللہ اور رسول مُلَّاثِیُمُ کے فیصلے کا علم نہیں تو اس کا اللہ ورسول کی کتاب میں یا تا ہے لیکن اے اللہ اور رسول میں ہے۔

سلف میں سے کی لوگوں نے کہا ہے کہ تم میں سے ہرایک کو (بغیرعلم و تحقیق کے ) ایسا کہنے سے بچنا چاہئے کہ اللہ ان سے کہے کہ تم سے بچنا چاہئے کہ اللہ ان ہے کہ کہ تم نے جوٹ کہا۔ ہم نے فلال چیز کوطال اور فلال چیز کوحرام نہیں کیا ہے۔'' ©



<sup>@</sup>اعلام الموقعين: 228/4.

<sup>🗈</sup> اعلام الموقعين: 4/225 ، 226 .

#### **175**

#### ً اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه



# مفتی کے آ داب میں سے مسئلہ کی دلیل کا ذکر کرنا ہے

مفتی کو چاہئے کہ فتو کی میں مسئلے کی دلیل کا ذکر حتی الامکان کردے۔ دلیل سے عاری فتو کی شک ظرفی اور کم علمی کا نتیجہ ہے۔ خود نبی کریم مُلَّاثِیْم کامحض قول ہی جمت ہے، اس کے باوجود جو شخص آپ سُلِیْم کے فاوی کوغور سے دیکھے گا تواسے یہ چیز نظر آئے گی کہ آپ فاوی میں مسئلہ کی حکمت اور اس کی مثال اور مشروعیت کی وجہ کا ذکر بھی کرتے ہیں۔

اس کی مثال سے ہے کہ آپ طافی آ ہے جب سوکھی مجوردے کرتازہ مجورخریدنے بیچنے کے بارے میں سوال کیا گیا، تو آپ طافی آ نے بوچھا: کہ کیا تازہ مجورسو کھنے کے بعد کم ہوجاتی ہے؟ لوگوں نے کہا:''ہاں' تو آپ طافی آ نے اس تھے سے تی سے منع فرمایا۔

یہ بات واضح ہے کہ آپ ٹالیٹا کوملم تھا کہ رطب تازہ تھجورسو کھنے کے بعد کم ہوہی جاتی ہے لیکن مقصد سوال میرتھا کہ لوگوں کو حرمت بڑھ کے سبب سے آگاہ کردیں۔ <sup>©</sup>



| _ |                         |      |
|---|-------------------------|------|
|   | *                       |      |
|   | علام المو قعين: 4/208 . | O le |

**176** 

#### اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقہ

#### خاتمه

اس بحث کا خلاصہ یہ ہے کہ اللہ رب العزت نے ہم سب کو اور جنوں کو صرف اپن عبادت کے لیے پیدا کیا ہے۔ فرمان باری تعالی ہے:

﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ ﴾ <sup>®</sup>

"كمم في جن وانس كوصرف افي بى عبادت كے ليے بيدا كيا ہے"

اس عباوت کے طریقوں کوسکھانے کے لیے اللہ نے انبیاء ورسل بھیج۔ اور ارشاد فرمایا:

﴿وَمَا كُنَّا مُعَلِّيدِينَ حَتَّى نَبُعَثَ رَسُولًا ۞ <sup>®</sup>

"اوریه اماری سنت نہیں کدرسول بھیجے سے پہلے ہی کسی کوعذاب دیں۔"

ایک حدیث کی بموجب ایک لا کھ سے زائد انبیاء کرام اس دنیا میں آئے لیکن اس انسان کی اکثریت نے انبیاء ورسل کو جھٹلایا۔ پچھ نے قبول کیا اور الله رب العزت کی رضامندی سے سرفراز ہوئے:

﴿ يُحَسُّرَةً عَلَى الْعِبَادِ \* مَا يَأْتِيُهِمْ مِّنْ رَّسُولٍ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ۞ ۞

"افسوس ہے بندو پر کہ کوئی رسول بھی ان کی طرف نہیں آیا مگر انہوں نے اس کا

۵ الاسراء: 15.

<sup>۞</sup> الذارياتِ: 58.

ۍ يسين : 30 ·

### اتباع سنت اور صحابه و انمه کے اصول فقه 📗 177 🎾

نداق از ایا۔"

آپ طُلَقِمْ ہے پہلے جینے انبیاء ورسول گزرے سب کسی خاص قوم کی طرف جیسیج جاتے رہے۔لیکن ہمارے نبی محمد رسول طُلَقِمْ سب کے آخر میں اور ہمیشہ کے لیے آخری نبی بنا کر جیسیج گئے۔

ہر نبی کی قوم پر واجب تھا کہ اپنے نبی کی اتباع کریں ادر اس اتباع و اطاعت کے نتیجے میں اللہ تعالیٰ نے دنیا وآخرت میں ان سے رضامندی کومشر وط کیا۔

انبیاء و رسل بیہ کی نافر مانی کی بنا پر اللہ نے بہت می قوموں پر عذاب نازل کیا اور دوسری قوموں کے لیے عبرت بنا دیا کہ اگرتم بھی ان ہی جبیبا کرو گے تو اللہ تعالی تمہیں ہلاک کردینے پر قادر ہے۔ نبی کریم مُلَّیْظُ آئے اور آپ نے قیامت تک آنے والے لوگوں کو مخاطب کر کے کہا:

﴿ يَأَيُّهَا النَّاسُ إِنِّى رَسُولُ اللَّهِ النِّكُمُ جَمِيْعٌا ﴾ (\* كَانَيْهُ النَّالُ النَّهِ النَّالُ النَّالُمُ النَّالُ النَّالُ النَّالُ النَّالُ النَّالُ النَّالُ اللَّالُولُ اللَّالِي الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ النَّالُ النَّالُ اللْمُلْمُ الْمُعِلَى الْمُعِلَّ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَّ الْمُعِلِمُ الْمُ

آپ کی بعثت کے زمانہ میں تمام دنیا گراہی کے اندھیرے میں بھٹک رہی تھی ،عرب قوم بھی علم کی روشی سے دورتھی جاہلیت کا وصف ان کا خاصہ بن گیا تھا ،اکثریت ہلاکت کے دہانے پر پہنچ چکی تھی ، نبی رجمت کی برکت سے اللہ نے انہیں بچالیا۔ جیسا کہ اللہ کا فرمان ہے:

① الاعراف: 158.

<sup>﴿</sup> آل عمر ان: 103 .

### اتباع سنت اور صحابه و اثمه کے اصول فقه 📗 178 🏂

آپ کی بعثت کے بعد قیامت تک آنے والے انس وجن کے اوپر لازم ہوا کہ صرف آپ ہی کی اتباع اور اطاعت کریں۔ اور کتاب وسنت کی صورت میں اس دین کو کممل کرکے اللہ رب العزت نے تمام لوگوں کو مخاطب کر کے کہا کہ ای دین سے اب ہم راضی ہیں جو اس پرعمل کرے گا اس سے راضی ہوں گا جو اس کی مخالفت کرے گا میں اسے تحت عذاب میں وُ الوں گا۔ ہمیں میر تحت لینا چاہئے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ نے ہمیں صرف اپنی ہی عبادت کے لیے پیدا کیا ہے ای طرح صرف پیارے رسول محمد مُناتِیْر ہی کی اطاعت کے لیے پیدا کیا ہے۔ قیامت تک اس و نیا میں آپ کے علاوہ کی اور کی مطلق اطاعت جا بر نہیں۔ جسیا کہ نی اگرم مُناتِیْر نے تاکید فرمائی:

"وَلُوْكَانَ مُوْسَىٰ حَيَّا لَمَا وَسِعَهُ إِلَّا اتِّبَاعِيْ.. ٣٠٠

'' اگرموسی علیہ بھی زندہ ہوتے تو ان پر بھی میری اتباع واطاعت واجب ہوتی۔'' دین کمل ہوا، اس میں کسی کوکوئی نئی چیز واخل کرنے کاحق ندر ہا۔ حدیث میں ہے:

"منْ أَحْدَث في أَشْرِنا هٰذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدِّ."

''جس کسی نے ہماری اس شریعت میں نئ چیز ایجاد کی تو وہ مردود غیر مقبول ہے۔'' اس لیے اللّٰہ رب العزت نے ہر شخص پر اپنی طاقت بھر دین کے علم کے سکھنے کو فرض کر دیا ہے۔ فر مان نبوی ہے :

«طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيْضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ.»

کچھ لوگوں سے طلب کیا کہ وہ دین کا وسیع علم حاصل کر کے لوگوں کو ان کے مسائل میں فتوی دے کر انہیں اللہ کے حکم پر چلا کیں۔ان علاء کی بیفضیلت رہی کہ وہ وارث رسول بنائے گئے۔فرمان باری تعالی ہے:

اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقه 🔰 179 🏂 🌊

﴿ فَلُولَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرُ قَةٍ مِّنْهُمُ طَآبِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوْا فِي اللِّينِ
وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوَّا الدِّهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ۞ (1)

''اور مسلمانوں کو بینہ چاہیے کہ سب کے سب نکل کھڑے ہوں سوابیا کیوں نہ
کیا جائے کہ ان کی ہر بڑی جماعت میں سے ایک چیوٹی جماعت جایا کرے
تاکہ وہ دین کی سمجھ ہو جھ حاصل کریں۔ اور تاکہ بیلوگ اپنی قوم کو جبکہ وہ ان کے
یاں آکیں ڈرائیں تاکہ وہ ڈر جائیں۔'

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے وظیفہ رسول من اللہ فی اور تحذیر کو ان علاء کرام کے ذمہ کیا ہے جوعلم رسول سکھتے ہیں۔ جس طرح نبی کریم علی ہے وہی کی روشی میں جو پچھ فرماتے، اس طرح واجب تھبرا کہ نائب رسول علی ہے ''علاء'' بھی کتاب و سنت بی کے ذرا بعہ دین کی کوئی بات کہیں۔ اس طرح عام لوگول کا فرض ہے کہ عالم بالکتاب والسنة کو تلاش کر کے انہی سے مسائل دریافت کریں۔ اس کا حکم اللہ نے اس آیت کریمہ میں دیا ہے۔

﴿ فَسْئَلُوْ الْهَلَ اللَّهِ نَحْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ۞ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهُ وَ ۞ ﴾ ﴿ اللَّهِ مَا لَكُ مُنْتُمُ لَا تَعْلَمُونَ ۞ ﴾ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَيْهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَال

الله رب العزت نے اپنی مثیت سے صحابہ کرام کے ذریعہ اس دین کو پھیلایا ، کتاب و سنت سے وہ اپنے متنازعہ سائل کو عل کرتے ،کوئی شخص کی خاص شخص کی رائے اور فکر کا پابند نہ ، دونا تھا اور پابند ہونا جائز بھی نہیں۔ پھر حالات بدلے لوگوں میں تقلید شخص کا مرض پیلا ،عقید : ایج م و معاملات اور سلوک و تزکیہ نفس کے بارے میں مختلف لوگوں کی تقلید کی جانے لگی۔ جس کی وجہ سے امت محمد مقاریق کی وحدت پارہ پارہ ہوگئی۔ حد یہاں تک پہنجی کہ الله

٠ التوبه : 122 .

② النحل: 43 .

## اتباع سنت اور صحابه و ائمه کے اصول فقمی 📗 180 🎾 🌊

کے گھر میں جہاں سے وحدت کی آ واز اٹھی اس میں چار اماموں کے مقلدین الگ الگ صلاق پڑھنے کا روادار ندر ہائس پڑھنے گئے۔ ایک امام کا مقلد دوسرے امام کے مقلد کے چیچے صلاق پڑھنے کا روادار ندر ہائس قدر گھناؤنا نقشہ تھا۔ اللہ کاشکر ہے کہ امت کے سرسے یہ بلائل گئی۔

امت کو چاہنے کہ عالم ہوں یا عامی ہرایک ہر مسئلہ میں کتاب وسنت کو ڈھونڈ سے اور ای پر عمل ہیں ہیں ہیں ملا تو پھر اجماع امت پر عمل پیرا ہو۔ اگر مسئلے کاحل کتاب وسنت کی صریح دلیلوں میں نہیں ملا تو پھر اجماع امت نہ ملے تو آثار صحابہ میں تالاش کرے اگر وہاں بھی نہ ملے تو انگہ اسلام کے اقوال و ترجیحات میں ڈھونڈ ہے۔

عالم كافرض ہے كدكى ايك امام كى تقليد كا پابند ندرہے۔ تمام ائمہ تمام مسلمانوں كے امام بيں جس كى رائے سنت سے زيادہ قريب اور آسان ہواى كا فتوىٰ دے۔ اور عام لوگوں پر فرض ہے كہ وہ اى قتم كے علاء سے فتوىٰ پوچيس كيونكہ اس دنيا ميں ايسے علاء كا وجود ہميشہ رہے گاالا بير كہ قيامت قريب ہوجائے تو پھر ان كا وجود نا بيد ہوگا۔ اى ميں اللہ تعالیٰ نے امت محمد يہ كی خيريت و عافيت ركھی ہے اور يہی اس كا مقدر ہے۔

آج کی دنیا میں مسلمان بیچارا دنیا کی ذلیل قوم صرف اس وجہ سے بنا ہے کہ لوگوں کی ناجائز باتوں میں خود ایک دوسرے سے برسر پیکار ہے۔ اللہ کی ری کو جھوڑ دینے کی وجہ سے اس کی ہوا اکھڑ چکی ہے۔ ہرمسلمان کو چاہئے کہ اس آیت کو اپنا نصب العین بنائے:

﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبُلِ اللهِ جَمِيْعًا وَّ لَا تَفَرَّقُوا ﴾

'' کہ انلہ کی رس کومضبوطی ہے بکڑے رکھواہ رعلیحدگی اختیار نہ کرو۔''

نیز الله سجایهٔ وتعالی کاس قول کواپنا طریقه حیات بنا لے:

﴿ وَاَطِيْعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَنْهَبَ رِيُحُكُمُ

٠ آل عمر ان : 103 .

وَاصْبِرُوا اِنَّ اللهَ مَعَ الصَّبِرِيْنَ ٥٠٠ وَاصْبِرُوا النَّ

"الله کی اطاعت کرو اور اس کے رسول کی اور جھگڑا نہ کرد کہتم بکھر جاؤگے اور تمہاری ہواا کھڑ جائے گی ہتم صبر کرویقینا الله صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔"

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وصلى الله وسلم على خيرخلقه محمد وعلى اله وصحبه ومن تبعهم باحسان الى يوم الدين.

وصى الله محمد عباس

وادي بشم شارع الحج مكة المكرمة · سعودي عرب



| <i>_</i> |
|----------|
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
| X        |
|          |

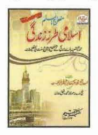
#### www.KitaboSunnat.com

| *************************************** |
|-----------------------------------------|
|                                         |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |

| *************************************** |
|-----------------------------------------|
|                                         |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
| *************************************** |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
| *************************************** |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
| ,                                       |
|                                         |

## منج سلفصالحین کفروغ کے لیے کوشاں هماری بعضل هم خوبصورت اورمعیاری مطبوعات













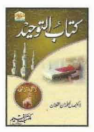




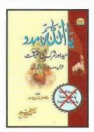


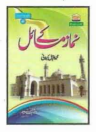














### MAKTABA AL-FAHEEM Raihan Market 1st Floor Dhobia Imli Ro



WWW.faheembooks.com

